
La	
  Vérité	
  captive	
  –	
  De	
  la	
  philosophie.	
  Cette	
  œuvre	
  
n’est	
  pas	
  «	
  la	
  plus	
  importante	
  du	
  dernier	
  demi-­‐siècle	
  »,	
  
et	
  ce	
  n’est	
  pas	
  dans	
  ces	
  catégories	
  qu’il	
  faut	
  penser	
  :	
  ce	
  
livre	
  absolument	
  nouveau,	
  inaugurant	
  une	
  renaissance,	
  
laissant	
  son	
  siècle,	
  cela	
  va	
  sans	
  dire,	
  mais	
  tous	
  les	
  autres	
  

derrière	
  soi,	
  est	
  l’œuvre	
  où	
  pour	
  la	
  première	
  fois	
  la	
  
philosophie	
  commence.	
  Contre	
  ce	
  fait	
  qui	
  dépend	
  de	
  la	
  

Vérité,	
  et	
  pas	
  même	
  de	
  moi,	
  personne	
  ne	
  peut	
  rien.	
  	
  
	
  

Maxence	
  Caron	
  :	
  De	
  l’art	
  comme	
  résistance	
  
	
  à	
  l’implication	
  politique,	
  p.	
  404.	
  

	
  
	
  
	
  

La	
  Transcendance	
  offusquée	
  –	
  De	
  la	
  philosophie	
  
	
  
Dans	
  son	
  nouveau	
   livre1,	
  Maxence	
  Caron	
  poursuit	
  ce	
  qu’il	
  a	
  commencé	
  

dans	
  La	
  Vérité	
  captive	
  :	
  une	
  toute	
  nouvelle	
  interprétation	
  de	
  la	
  philosophie	
  
et	
   l’élaboration	
   de	
   son	
   «	
  Système	
   nouveau	
   de	
   la	
   Pensée,	
   de	
   l’Art	
   et	
   de	
  
l’Histoire	
   passée,	
   présente	
   et	
   à	
   venir	
  »	
   déjà	
   en	
   partie	
   présenté	
   dans	
   une	
  
quinzaine	
  de	
  volumes	
  publiés.	
  Il	
  faut	
  spécifier	
  l’expression	
  son	
  Système,	
  car	
  
il	
   ne	
   s’agit	
   pas	
   d’un	
   nouveau	
   système	
   qui	
   s’ajouterait	
   aux	
   autres	
   déjà	
  
existants	
  :	
  il	
  s’agit	
  plutôt	
  du	
  Système	
  de	
  la	
  Pensée,	
  comme	
  l’écrit	
  à	
  plusieurs	
  
reprises	
  Maxence	
  Caron	
  lorsqu’il	
  note	
  :	
  «	
  La	
  philosophie	
  n’avait	
  pas	
  encore	
  
commencé.	
  C’est	
  fait.2	
  »	
  	
  

Le	
  Système	
  présenté	
  n’est	
  pas	
  simplement	
  le	
  résultat	
  du	
  travail	
  énorme	
  
que	
  le	
  philosophe	
  a	
  dû	
  investir	
  pour	
  élaborer	
  cet	
  œuvre,	
   il	
  vérifie	
  aussi	
  ce	
  
qu’affirme	
   l’Ode	
   de	
   Salomon	
  :	
   «	
  La	
   pensée	
   de	
   la	
   Vérité	
  m’a	
   conduit,	
   Je	
   l’ai	
  
suivie	
   et	
   n’ai	
   pas	
   erré.3	
  »	
   Alors	
   que	
   beaucoup	
   ont	
   vu	
   la	
  manifestation	
   du	
  
Principe	
   et	
   l’ont	
   fui	
   pour	
   éviter	
  de	
   croiser	
   son	
  Regard,	
  Maxence	
  Caron	
   en	
  
parle	
   ouvertement,	
   clairement,	
   quitte	
   à	
   être	
   considéré	
   «	
  comme	
   un	
  
étranger4	
  »	
  par	
  ceux	
  qui	
  se	
  disent	
  philosophes	
  ou	
  penseurs.	
  	
  

«	
  La	
  Transcendance	
  offusquée	
  »	
  se	
  présente	
  comme	
  une	
  relecture	
  tout	
  à	
  
fait	
  originale	
  de	
   la	
  discursion	
  à	
   l’âge	
  classique	
  :	
   sur	
   la	
  base	
  de	
  notions	
  qui	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Maxence	
  Caron	
  :	
  La	
  Transcendance	
  offusquée	
  -­‐	
  De	
  la	
  philosophie.	
  IIe	
  Partie	
  :	
  
Ontopsychanalyse	
  de	
  l’Âge	
  classique,	
  Paris,	
  Les	
  Belles	
  Lettres,	
  2018.	
  1042	
  pages.	
  ISBN	
  
978-­‐2-­‐251-­‐447759	
  
2	
  id.,	
  e.a.	
  p.	
  1042	
  ;	
  et	
  le	
  texte	
  mise	
  en	
  exergue.	
  
3	
  id.,	
  p.	
  25.	
  
4	
  id.,	
  p.	
  25.	
  



	
   2	
  

sont	
  expliquées,	
  Maxence	
  Caron	
  analyse	
  Descartes	
  qui	
  entre	
  dans	
  la	
  totalité	
  
de	
   distraction	
   pour	
   «	
  aveugler5	
  »	
   face	
   au	
   Principe	
  ;	
   Pascal	
   qui	
   a	
   peur	
   de	
  
penser	
  et	
  finit	
  par	
  «	
  interdire6	
  »	
  d’aborder	
  par	
  la	
  pensée	
  la	
  Transcendance	
  ;	
  
Leibniz	
   qui	
   révolutionne	
   la	
   pensée,	
   mais	
   pour	
   le	
   pire,	
   et	
   parvient	
   à	
  
«	
  effacer7	
  »	
   tout	
   ce	
   qui	
   concerne	
   le	
   Transcendant	
   pour	
   ne	
   garder	
   que	
   le	
  
transcendement	
  ;	
   Kant	
   enfin	
   qui	
   fixe	
   la	
   reptilité,	
   en	
   fait	
   la	
   doctrine	
   qu’il	
  
consomme	
  et	
   réussit	
   à	
  «	
  assourdir8	
  »	
   tous	
  ceux	
  qui	
  désirent	
  encore	
  parler	
  
de	
  Dieu.	
  	
  	
  

Ces	
   développements	
   illustrent	
   et	
   analysent	
   à	
   la	
   fois	
   cette	
   discursion	
  
moderne	
   qui	
   n’a	
   de	
   cesse	
   «	
  qu’elle	
   se	
   soit	
   vue	
   approfondir	
   intégralement	
  
l’offuscation	
   de	
   la	
   Différence	
   fondamentale	
   et	
   transcendentale	
  :	
   la	
  
discursion	
  court,	
  mais	
  elle	
  ne	
  se	
  regarde	
  pas	
  ;	
  elle	
  ne	
  se	
  regarde	
  jamais,	
  elle	
  
ne	
  regarde	
  jamais	
  penser	
   la	
  pensée…	
  ces	
  paupières	
  ne	
  s’ouvrent	
  que	
  pour	
  
convoiter	
   l’unique	
  référent	
  et	
  qu’elle	
  détache	
  de	
  sa	
  cause	
  en	
  offusquant	
   la	
  
Différence	
  fondamentale	
  du	
  Transcendant	
  et	
  du	
  transcendement9	
  ».	
  	
  

Discursivité	
   transcendementale	
   mais	
   jamais	
   transcendantale,	
   la	
  
philosophie	
  moderne	
  aboutit	
  à	
  «	
  cet	
  ordre	
  outre-­‐humano-­‐moderne,	
  à	
  cette	
  
nodernité	
   dont	
   tout	
   l’Être	
   a	
   été	
   chassé10	
  »	
   et	
   dont	
   le	
   fruit	
   est	
   «	
  de	
   faire	
  
marcher	
  le	
  singe	
  debout	
  et	
  l’homme	
  à	
  quatre	
  pattes	
  ».	
  	
  

Heureusement	
   le	
   maxencéisme 11 	
  –	
   c’est	
   ainsi	
   que	
   l’on	
   nomme	
  
désormais	
   la	
   pensée	
   ontodiaphorique	
   fondamentale	
   de	
   Maxence	
   Caron	
   –	
  
heureusement	
   le	
   maxencéisme	
   regarde	
   au	
   fond	
   de	
   la	
   possibilité	
   de	
   la	
  
pensée	
   et	
   du	
   Principe	
   de	
   cette	
   possibilité	
   pour	
   rencontrer	
   la	
   pensée	
   qui	
  
connaît,	
   en	
   se	
   connaissant,	
   la	
   Transcendance	
   antéréelle	
   du	
   Créateur.	
  
Désormais	
  donc	
  «	
  la	
  Vérité	
  n’est	
  plus	
  captive	
  :	
   le	
  Principe	
  Transcendant,	
   la	
  
pure	
   splendeur	
   de	
   son	
   irréductible	
   Différence	
   est	
   apparue	
   en	
   toute	
  
rationalité	
  comme	
  la	
  possibilité	
  même	
  de	
  la	
  rationalité	
  et	
  dans	
  son	
  essence	
  
souveraine,	
  elle	
  est	
  apparue	
  comme	
  la	
  constitution	
  même	
  de	
  la	
  pensée12	
  ».	
  
L’essence	
   propre	
   de	
   la	
   Transcendance	
   cesse	
   ainsi	
   d’être	
   offusquée	
  :	
   la	
  
grandeur	
  du	
  Principe	
  est	
  assumée	
  et	
  sa	
  Différence	
  fondamentale	
  aimée.	
  	
  

Avoir	
   reconnu	
   l’acte	
  d’obliviscence	
  par	
   lequel	
   a	
   sévi	
   et	
   s’est	
   perpétrée	
  
une	
   même	
   et	
   multiséculaire	
   volonté	
   d’offuscation	
   de	
   la	
   précédence	
  
diaphorique	
  propre	
  au	
  seul	
  Essentiel,	
  c’est	
   le	
  point	
  de	
  départ	
  des	
  analyses	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  id.,	
  p.	
  323-­‐481.	
  
6	
  id.,	
  p.	
  483-­‐619.	
  
7	
  id.,	
  p.	
  621-­‐758.	
  
8	
  id.,	
  p.	
  759-­‐930.	
  
9	
  id.	
  p.	
  40.	
  
10	
  id.,	
  p.	
  41.	
  
11	
  id.,	
  p.	
  75.	
  
12	
  id.,	
  p.	
  45.	
  



	
   3	
  

éclairantes	
   de	
   Maxence	
   Caron,	
   suite	
   à	
   La	
   Vérité	
   captive	
   où	
   il	
   avait	
   déjà	
  
dressé	
   la	
   nosologie	
   fort	
   (im)pertinente	
   de	
   l’outre-­‐modernité.	
   Si	
   la	
  
postmodernité	
   a	
   montré	
   l’humain	
   qui	
   a	
   oublié	
   le	
   Principe,	
   l’outre-­‐
modernité	
  éclaire	
  comment	
  par	
  choix	
  systématique	
  en	
  faveur	
  du	
  pire	
  et	
  du	
  
mauvais	
   le	
   Principe	
   est	
   oublié.	
   Toute	
   cette	
   évolution	
   vers	
   le	
   pire	
   est	
  
préparée	
   par	
   la	
   discursion	
   moderne	
   dont	
   La	
   Transcendance	
   offusquée	
  
procède	
   à	
   une	
   ontopsychanalyse	
   montrant	
   comment	
   l’âme,	
   la	
   pensée,	
   le	
  
cogito	
  pourtant	
  au	
  centre	
  de	
  l’intérêt,	
  ne	
  sont	
  jamais	
  vraiment	
  saisis	
  comme	
  
réflexivité	
  et	
  donc	
  finalement	
  méconnus	
  dans	
  leur	
  différence	
  ontologique.	
  	
  

On	
   l’a	
   remarqué	
  :	
   pour	
   exprimer	
   le	
   Système	
   nouveau,	
   Maxence	
   Caron	
  
forge	
  de	
  nouveaux	
  concepts	
  et	
  se	
  sert	
  de	
  néologismes	
  dont	
  le	
  sens	
  apparaît	
  
au	
  cours	
  de	
  la	
  lecture	
  du	
  texte	
  dense,	
  mais	
  rédigé	
  dans	
  un	
  style	
  transparent,	
  
lumineux,	
   harmonieux	
   si	
   différent	
   de	
   celui	
   des	
   discours	
   outre-­‐modernes	
  
contemporains	
  offusquant	
  la	
  Transcendance.	
  	
  

A	
   partir	
   du	
   latin	
   «	
  obliviscor	
  »	
   (j’oublie),	
   Maxence	
   Caron	
   définit	
  
l’obliviscence13	
  qui	
   au	
   cours	
   de	
   l’âge	
   classique	
   n’est	
   pas	
   un	
   simple	
   oubli,	
  
mais	
  bien	
  l’oubli	
  fondamental,	
  cette	
  action	
  de	
  mettre	
  en	
  face	
  de	
  soi	
  (ob)	
  ce	
  
que	
   l’on	
   a	
   effacé	
   (livi),	
   dans	
   une	
   manière	
   de	
   satisfaction	
   de	
   ne	
   pas	
   voir,	
  
exprimée	
  par	
  la	
  forme	
  déponente	
  du	
  verbe	
  «	
  obliviscor	
  »,	
  forme	
  qui	
  met	
  au	
  
cœur	
  du	
  verbe	
   la	
  présence	
   intéressée	
  du	
  sujet	
  à	
   l’origine	
  de	
   l’action.	
  C’est	
  
donc	
   bien	
   le	
   sujet	
   qui	
   oublie,	
   qui	
   efface,	
   et	
   l’obliviscence	
   se	
   comprend	
  
comme	
   acte	
   de	
   mépris	
   envers	
   la	
   Vérité,	
   effacement	
   progressif	
   de	
   la	
  
Différence	
  fondamentale,	
  mis	
  en	
  œuvre	
  après	
  l’ère	
  dodécapostolique	
  qui	
  se	
  
clôt	
  avec	
  saint	
  Thomas	
  et	
  saint	
  Bonaventure.	
  	
  

Ces	
  deux	
  grands	
  penseurs	
  du	
  XIIIe	
   siècles	
  avaient	
  en	
  effet	
  uni	
  en	
   leurs	
  
pensées	
   les	
   douze	
   siècles	
   de	
   gloire	
   panoranoétique	
   qu’avait	
   inaugurés	
   la	
  
rupture	
   introduite	
  par	
   la	
   foudre	
  de	
   l’Evangile	
  en	
  qui	
   la	
  Différence	
  a	
  dit	
   sa	
  
Parole.	
  	
  

Pendant	
   douze	
   siècles	
   –	
   Maxence	
   Caron	
   forge	
   le	
   concept	
   de	
  
«	
  Dodécapostole	
   diaphoriquement	
   suspendues	
   par-­‐dessus	
   le	
   monde	
   et	
   le	
  
temps	
  »	
   pour	
   les	
   désigner	
   –	
   pendant	
   douze	
   siècles	
   prirent	
   donc	
   fin	
   les	
  
avatars	
  du	
  monotone	
  et	
  vain	
   immanentisme	
  antique,	
   celui	
  du	
  Tao	
  comme	
  
celui	
  des	
  Présocratiques	
  et	
  de	
  leurs	
  dérivés	
  helléniques.	
  	
  

Tous	
   les	
   termes	
   forgés	
   à	
   partir	
   du	
   grec	
   «	
  diaphora	
  »	
   se	
   réfèrent	
   à	
   la	
  
différence	
   ontologique	
   et	
   tiennent	
   une	
   place	
   centrale	
   dans	
   le	
   Système	
  
nouveau,	
   de	
   sorte	
   que	
   le	
   maxencéisme	
   peut	
   se	
   dire	
   aussi	
   le	
   Système	
   du	
  
Diaphorisme	
  transcendantal.	
  

A	
  partir	
  de	
  1277,	
  année	
  charnière	
  pour	
  la	
  conception	
  maxencéiste	
  de	
  la	
  
marche	
   de	
   la	
   pensée,	
   est	
   apparue	
   avec	
   le	
   scotisme	
   une	
   ère	
   nouvelle	
   qui	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13	
  id.,	
  p.	
  71.	
  	
  



	
   4	
  

devait	
   durer	
   jusqu’au	
   début	
   du	
   XXIe	
   siècle,	
   plus	
   précisément	
   jusqu’à	
  
l’apparition	
   du	
   Système	
   nouveau.	
   Maxence	
   Caron	
   subdivise	
   cette	
   ère	
   en	
  
plusieurs	
  étapes	
  :	
   «	
  De	
  Duns	
  Scot	
  à	
  Montaigne	
   l’immanentisme	
  obliviscent	
  
ternit	
  le	
  Sens	
  ;	
  puis	
  de	
  Descartes	
  à	
  Kant	
  la	
  Transcendance	
  du	
  Théodiaphore	
  
est	
  effacée,	
  offusquée	
  ;	
  enfin	
  de	
  Hölderlin	
  à	
  Heidegger	
  la	
  Différence	
  de	
  l’Être	
  
est	
   intégralement	
   rouverte,	
   puis	
   souillée	
   par	
   les	
   disciples	
   de	
   cette	
  
phénoménologie	
   au	
   service	
   de	
   l’inversion	
   de	
   tout	
   et	
   de	
   l’affirmation	
   de	
  
l’immanence	
  référente.14	
  »	
  

De	
  cette	
  ère	
  intermédiaire	
  entre	
  les	
  grands	
  penseurs	
  du	
  XIIIe	
  siècle	
  et	
  le	
  
Système	
   nouveau	
   du	
   XXIe,	
   La	
   Transcendance	
   offusquée	
   présente	
   l’âge	
  
classique	
   pour	
   en	
   faire	
   l’ontopsychanalyse	
   et	
   pour	
   montrer	
   comment	
  
l’offuscation	
   de	
   la	
   Transcendance	
   procède	
   bien	
   de	
   choix	
   et	
   de	
   décisions	
  
précises.	
  Chez	
  Descartes	
  d’abord.	
  	
  

	
  
	
  

DESCARTES	
  :	
  AVEUGLER	
  
	
  

Partant	
   du	
   cogito	
   qui	
   devrait	
   pourtant	
   montrer	
   qu’«	
  être	
   substance	
  
réflexive,	
  c’est	
  manifester	
  avec	
  soi	
  la	
  différence	
  radicale	
  au	
  sein	
  de	
  laquelle	
  
on	
   est	
   tenu15	
  »,	
   «	
  l’idiotique	
   rêveur	
   au	
   poêle	
  »	
   se	
   passe	
   de	
   «	
  la	
   teneur	
  
essentielle	
  diaphorique	
  et	
  antéréelle	
  du	
  Principe	
  afin	
  d’établir	
  une	
  doctrine	
  
qui	
   abolit	
   la	
  pensée	
  dans	
   l’érection	
  d’un	
   système	
  physique	
  demandant	
  un	
  
exercice	
   exclusif	
   à	
  même	
   le	
   transcendement16	
  ».	
   Pour	
   se	
   faire	
   «	
  maître	
   et	
  
possesseur	
  de	
  la	
  nature	
  »	
  Descartes	
  pose	
  le	
  cogito	
  comme	
  fondement,	
  dont	
  
il	
  entrevoit	
  certes	
  la	
  réflexivité	
  et	
  son	
  diaphorisme,	
  mais	
  qu’il	
  finit,	
  une	
  fois	
  
sa	
  physique	
  fondée,	
  par	
  négliger	
  pour	
  oublier	
  à	
  la	
  fois	
  la	
  différence	
  réflexive	
  
que	
  le	
  cogito	
  incarne	
  et	
  la	
  Différence	
  fondamentale	
  qu’il	
  désigne.	
  

Notons	
   que	
   du	
   cogito	
   l’ère	
   Dodécapostolique	
   avait	
   déjà	
   parlé	
  :	
   saint	
  
Augustin	
   y	
   était	
   revenu	
   à	
   cinq	
   reprises.	
   Mais	
   là	
   se	
   laisse	
   aisément	
   voir	
  
«	
  l’assomption	
  de	
  la	
  dimension	
  réflexive	
  et	
  la	
  tâche	
  de	
  la	
  pensée	
  en	
  tant	
  que	
  
relation	
  à	
   la	
  Différence	
   fondamentale	
  dont	
   l’Initiative,	
   transcendantale	
  par	
  
soi,	
   est	
   à	
   la	
   fois	
   intimement	
   et	
   objectivement	
   pour	
   l’homme	
   structure	
   et	
  
révélation17	
  ».	
  Saint	
  Augustin	
   voulant	
   connaître	
   Dieu	
   et	
   l’âme	
   ne	
   s’appuie	
  
pas	
   sur	
   le	
   cogito	
   comme	
   le	
   fait	
   Descartes,	
   uniquement	
   pour	
   fonder	
   de	
  
manière	
   pragmatico-­‐immanentiste	
   la	
   réduction	
   de	
   la	
   philosophie	
   à	
   la	
  
physique	
  et	
  l’activité	
  humaine	
  à	
  une	
  physiologie,	
  physique	
  des	
  passions.	
  La	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14	
  id.,	
  p.	
  72.	
  
15	
  id.,	
  p.	
  44.	
  
16	
  id.,	
  p.	
  347.	
  
17	
  id.,	
  p.	
  464.	
  



	
   5	
  

méditation	
  cartésienne	
  du	
  cogito	
  en	
  effet	
  ne	
  fait	
  ni	
  entrer	
  en	
  Diaphorisme	
  ni	
  
penser	
   le	
   caractère	
   transcendantal	
   de	
   la	
  Différence	
   fondamentale	
   et	
   de	
   la	
  
diaphoranoèse	
  ;	
  elle	
  ne	
  porte	
  donc	
  pas	
  vers	
  la	
  recherche	
  de	
  Dieu	
  ni	
  vers	
  la	
  
«	
  connaissance	
   de	
   Dieu	
   que	
   demande	
   Dieu	
   afin	
   que	
   de	
   sa	
   Différence	
  
fondamentale	
   nous	
   puissions	
   recevoir	
   l’initiative	
   de	
   sa	
   Métadiaphore,	
  
l’initiative	
  de	
  sa	
  Paradidonodiaphore18	
  ».	
  

Descartes	
   se	
   décide	
   plutôt	
   contre	
   la	
   Vérité,	
   ne	
   regardant	
   jamais	
   la	
  
teneur	
  diaphorique	
  de	
  la	
  réflexivité,	
  ni	
  du	
  Principe	
  sur	
  lesquels	
  pourtant	
  –	
  à	
  
lire	
  les	
  IIe	
  et	
  IIIe	
  Méditations	
  –	
  repose	
  la	
  totalité	
  de	
  son	
  œuvre.	
  Et	
  Maxence	
  
Caron	
   de	
   résumer	
  :	
   «	
  Descartes	
   fait	
   de	
   la	
   réflexivité	
   un	
   instrument	
  
d’expression	
   pour	
   le	
   transcendement	
   et	
   non	
   l’occasion	
   panoranoético-­‐
diaphorique	
  d’un	
  approfondissement	
  nécessaire	
  à	
  qui	
  veut	
  que	
  soit	
  non	
  la	
  
physique	
   ou	
   le	
   détournement	
   de	
   la	
   philosophie	
   dans	
   la	
  métaphysique	
   au	
  
service	
  de	
  la	
  physique,	
  mais	
  à	
  qui	
  veut	
  que	
  soit	
  en	
  vérité	
  la	
  philosophie.19	
  »	
  

On	
   comprend	
  :	
   pour	
   se	
   rendre	
   «	
  maître	
   et	
   possesseur	
   de	
   la	
   nature	
  »,	
  
Descartes	
  réduit	
  la	
  philosophie	
  à	
  cette	
  métaphysique	
  qui	
  fonde	
  la	
  physique	
  
sur	
  les	
  effets	
  du	
  Principe,	
  en	
  oubliant	
  Celui-­‐ci,	
  son	
  antéréalité	
  et	
  son	
  essence	
  
possibilisatrice.	
  En	
  conséquence,	
  la	
  Vérité	
  reste	
  captive	
  et	
  la	
  Transcendance	
  
offusquée	
  :	
   le	
   Principe	
  Transcendant	
   ne	
   lui	
   est	
   pas	
   plus	
   qu’«	
  un	
   appui,	
   un	
  
moyen	
  et	
  un	
  instrument	
  pour	
  connaître	
  le	
  transcendement	
  et	
  pour	
  affirmer	
  
le	
   transcendement	
   afin	
   de	
   n’établir	
   qu’en	
   lui	
   la	
   pensée	
   et	
   l’exercice	
   de	
   la	
  
pensée20	
  ».	
   Ayant	
   encore	
   entrevu	
   la	
   Transcendance,	
   Descartes	
   qui	
   enfant	
  
aimait	
  «	
  un	
   fille	
  qui	
  était	
  un	
  peu	
   louche21	
  »	
  ne	
  voit,	
  adulte,	
  que	
  d’un	
  œil	
   la	
  
Transcendance	
  dont	
  il	
  emprunte	
  uniquement	
  les	
  effets,	
   tout	
  en	
  offusquant	
  
son	
  Essence	
  pour	
  finir	
  par	
  aveugler	
  ceux	
  qui	
  désirent	
  s’adonner	
  encore	
  à	
  la	
  
vraie	
  philosophie.	
  «	
  Entrepreneur	
  d’immanentisme	
  »,	
  le	
  premier	
  philosophe	
  
de	
   la	
  modernité	
  étale	
  dans	
  son	
  Discours	
  de	
  la	
  méthode	
  ses	
  préférences	
  qui	
  
préparent	
  ce	
  terrain	
  ontodiaphoriquement	
  oblivisqueux	
  si	
  cher	
  à	
  tous	
  ceux	
  
qui	
  le	
  suivent.	
  	
  	
  

Pour	
   Descartes,	
   Dieu	
   existe	
   bien	
  :	
   il	
   lui	
   permet	
   le	
   réagencement	
   des	
  
sciences	
   pour	
   une	
   organisation	
   générale	
   du	
   transcendement,	
   mais	
   la	
  
Transcendance	
  diaphorique,	
   la	
  Différence	
   fondamentale,	
  ne	
  bouleverse	
  en	
  
rien	
  le	
  fond	
  de	
  la	
  vie	
  ou	
  les	
  lignes	
  de	
  l’existence	
  individuelle.	
  Autrement	
  dit	
  :	
  
«	
  Que	
  Dieu	
  existe	
  permet	
  au	
  cartésien	
  d’essayer	
  cette	
  chose	
  extraordinaire	
  
qui	
  consiste	
  à	
  ne	
  plus	
  jamais	
  penser	
  à	
  Lui	
  ».	
  L’	
  «	
  évidence	
  »	
  du	
  Principe	
  n’est	
  
pas	
  regardée	
  «	
  comme	
  une	
  présence	
  de	
  précédence	
  dont	
   l’antéprédication	
  
imprègne	
   la	
   possibilité	
  même	
  que,	
   panoranoèse,	
   je	
   pense	
   et	
   sois	
   toujours	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18	
  ibid.	
  
19	
  id.,	
  p.	
  336.	
  
20	
  id.,	
  p.	
  338.	
  
21	
  id.,	
  p.	
  323.	
  



	
   6	
  

déjà	
   dans	
   la	
   réflexivité	
   en	
   qui	
   est	
   éployée	
   toute	
   pensée	
  ;	
   l’	
   «	
  évidence	
  »	
  
cartésienne	
   en	
   laquelle	
   est	
   regardé	
   le	
   Principe	
   n’est	
   pas	
   ici	
   un	
   motif	
   de	
  
reconnaissance	
  de	
  l’antécédence	
  possibilisatrice	
  dont	
  dépend	
  l’ontoréflexi-­‐
vité	
  diaphorique	
  même	
  sans	
  laquelle	
  est	
  impossible	
  la	
  moindre	
  pensée	
  ou	
  la	
  
moindre	
   sensation	
  »	
  ;	
   l’«	
  évidence	
  »	
   apparaît	
   au	
   contraire	
   pour	
   ne	
   sauter	
  
aux	
   yeux	
   (étymologiquement	
  :	
   ex-­‐videre)	
   qu’afin	
   de	
   ne	
   plus	
   être	
   prise	
   en	
  
vue	
   et	
   de	
   ne	
   précisément	
   point	
   constituer	
   un	
   motif	
   d’intérêt	
   pour	
   la	
  
pensée.	
  »	
  	
  

La	
   pensée	
   ne	
   regarde	
   donc	
   pas	
   sa	
   réflexivité	
   et	
   est	
   invitée	
   à	
   ne	
   pas	
  
s’occuper	
  de	
  la	
  Vérité.	
  Le	
  Sens	
  de	
  celle-­‐ci,	
  Descartes	
  le	
  confie	
  désormais	
  à	
  la	
  
religion	
  et	
  instaure	
  ainsi	
  le	
  dualisme	
  entre	
  foi	
  et	
  savoir	
  qui	
  fera	
  en	
  sorte	
  que	
  
la	
   pensée	
   ne	
   s’intéresse	
   pas	
   à	
   la	
   Substance	
   du	
   Transcendant,	
   mais	
   reste	
  
enfermée	
  dans	
  cet	
  immanentisme	
  dont	
  le	
  monde	
  s’imprègne	
  de	
  plus	
  en	
  plus.	
  	
  

Le	
   lecteur	
   remarquera	
   sans	
  doute	
   l’absence	
  d’un	
  philosophe	
  moderne,	
  
pourtant	
   fort	
   populaire	
   en	
   notre	
   «	
  nodernité	
  »	
   outre-­‐moderne.	
   Maxence	
  
Caron	
   note	
  :	
   «	
  Parmi	
   les	
   suiveurs	
   littéraux	
   du	
   cartésianisme,	
   il	
   y	
   a	
   ce	
  
minuscule	
  Spinoza	
  dont	
   il	
  est	
  réellement	
   inutile	
  de	
   faire	
   le	
  moindre	
  cas	
  et	
  
qui,	
   en	
  éplucheur	
  de	
  haricots,	
  ne	
   représentant	
   rien	
   sur	
   le	
  plan	
  historique,	
  
n’est	
   rien	
   d’autre	
   qu’une	
   note	
   applicative	
   et	
   aveugle	
   au	
   bas	
   de	
   la	
   page	
  
cartésienne,	
  et	
  rien	
  qui	
  puisse	
  retenir	
  l’attention	
  magistrale	
  du	
  Diaphorisme	
  
transcendantal.22	
  »	
  Dont	
  acte.	
  	
  	
  

Passons	
   alors	
   au	
   deuxième	
   représentant	
   de	
   ce	
   qui	
   depuis	
   le	
   refus	
  
cartésien	
   d’occuper	
   la	
   pensée	
   à	
   la	
   Transcendance	
   n’est	
   plus	
   de	
   la	
  
philosophie,	
   mais	
   bien	
   de	
   la	
   «	
  philosophiscariote23	
  »,	
   qui	
   trahit	
   la	
   vraie	
  
philosophie	
   en	
   enfermant	
   la	
   raison	
   dans	
   l’immanentisme	
   du	
  
transcendement,	
  quitte	
  à	
  confier	
  Dieu	
  au	
  cœur	
  :	
  Pascal.	
  
	
  
	
  
	
  

PASCAL	
  :	
  INTERDIRE	
  
	
  
A	
  bien	
  lire	
  Pascal,	
  on	
  remarque	
  qu’il	
  n’emploie	
  la	
  raison	
  qu’à	
  délaisser	
  la	
  

raison	
   et	
   à	
   laisser	
   agir	
   une	
   autre	
   dimension	
   que	
   la	
   raison	
   ne	
   doit	
   pas	
  
connaître.	
  Ainsi,	
   en	
  choisissant	
  un	
  des	
  deux	
  pôles	
  du	
  «	
  cartésien	
  dualisme	
  
adiaphorique	
  entre	
  la	
  foi	
  et	
  la	
  raison24	
  »,	
  il	
  interdit	
  à	
  la	
  pensée	
  tout	
  exercice	
  
hors	
   du	
   champ	
   de	
   transcendement	
   et	
   par	
   cette	
   décision	
   ne	
   fait	
   que	
  
renforcer	
  l’immanentisme	
  cartésien.	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22	
  id.,	
  p.	
  469.	
  	
  
23	
  id.,	
  p.	
  468.	
  
24	
  id.,	
  p.	
  486.	
  



	
   7	
  

Autrement	
   dit	
  :	
   la	
   Vérité	
   «	
  en	
   qui	
   sont	
   unies	
   la	
   foi	
   et	
   la	
   raison	
   sans	
  
aucune	
  distinction	
  telle	
  qui	
  puisse	
  conduire	
  à	
  leur	
  séparation25	
  »	
  n’intéresse	
  
pas	
  Pascal.	
  Si	
  son	
  apologétique	
  dit	
  bien	
  qu’il	
  est	
  préférable	
  de	
  croire,	
  elle	
  ne	
  
prouve	
  pas	
  cette	
  attitude	
  et	
  ne	
  permet	
  pas	
  non	
  plus	
  de	
  la	
  comprendre.	
  Il	
  fuit	
  
dans	
   l’action	
   morale	
   pour	
   ne	
   pas	
   avoir	
   besoin	
   de	
   penser	
   le	
   Principe,	
   et	
  
Maxence	
  Caron	
  d’ironiser	
  :	
  «	
  Personne	
  n’a	
  jamais	
  vu	
  que	
  l’auteur	
  à	
  qui	
  on	
  a	
  
fabriqué	
  un	
  livre	
  de	
  «	
  Pensées	
  »	
  ait	
  lui-­‐même	
  un	
  jour	
  pensé.26	
  »	
  	
  

Le	
  fameux	
  Mémorial	
  atteste	
  bien	
  cette	
  peur	
  de	
  la	
  pensée	
  de	
  la	
  Différence	
  
transcendantale.	
  Certes,	
  Dieu	
  y	
  est	
  nommé,	
  mais	
  non	
  pas	
  comme	
  Principe	
  
transcendant,	
  non	
  pas	
  «	
  selon	
  Son	
  Nom	
  (Ex	
  3,	
  14),	
  mais	
  simplement	
  comme	
  
«	
  le	
   Dieu	
   d’Abraham,	
   d’Isaac	
   et	
   de	
   Jacob	
  »	
   (Ex	
   3,	
   16).27	
  »	
   Tout	
   est	
   ainsi	
  
disposé	
  «	
  pour	
  interdire	
  à	
  la	
  pensée	
  la	
  relation	
  à	
  l’Essence	
  comme	
  telle28	
  ».	
  

«	
  Le	
  silence	
  éternel	
  des	
  espaces	
  infinis	
  »	
  livre	
  un	
  autre	
  exemple	
  de	
  cette	
  
peur	
  de	
  penser.	
  Ce	
  silence	
  aurait	
  pu	
  devenir	
  pour	
  Pascal	
   l’occasion	
  la	
  plus	
  
efficace	
  de	
  prendre	
  conscience	
  de	
  son	
  âme,	
  car	
  face	
  à	
  ce	
  silence	
  il	
  n’y	
  a	
  que	
  
la	
   pensée,	
   «	
  la	
   conscience	
   de	
   la	
   conscience	
   –	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   sa	
   réflexivité29	
  »,	
  
mais	
  Pascal	
  avait	
  «	
  déjà	
  choisi	
  de	
  ne	
  pas	
  penser	
  la	
  dimension	
  de	
  la	
  pensée	
  »	
  
où	
   paraît	
   la	
   précédence	
   de	
   la	
   diaphoranoèse	
   et	
   la	
   différence	
   réflexive	
   qui	
  
aurait	
   arraché	
   «	
  naturellement	
  »	
   sa	
   raison	
   à	
   l’objet	
   immanentiste	
   pour	
  
l’attacher	
   au	
   champ	
   supra-­‐naturel.	
   Pascal	
   refuse	
  donc	
   cette	
   occasion,	
   tout	
  
animé	
   par	
   la	
   présupposition	
   héritée	
   de	
   Descartes	
   et	
   du	
   jansénisme	
  
cartésien	
   «	
  qui	
   doit	
   relier	
   toute	
   raison,	
   toute	
   la	
   pensée,	
   à	
   la	
   zone	
   de	
  
transcendement30	
  »	
  en	
  oubliant	
  et	
  en	
  offusquant	
  la	
  Transcendance.	
  	
  	
  	
  	
  	
  

Sans	
  cesse	
  Pascal	
  est	
  ainsi	
  «	
  dans	
  la	
  peur	
  de	
  regarder	
  vers	
  ce	
  qui	
  est	
  au	
  
centre	
   de	
   la	
   pensée,	
   tout	
   comme	
   vers	
   la	
   pure	
   Différence	
   principale	
   de	
   la	
  
Transcendance	
  ».	
  Ses	
  Pensées	
  ne	
  sont	
  que	
  «	
  la	
  mise	
  en	
  œuvre	
  de	
  la	
  peur	
  de	
  
la	
  pensée31	
  »	
  débouchant	
  sur	
  une	
  pragmatique	
  qui	
  ne	
  parle	
  pas	
  du	
  Principe,	
  
mais	
  bien	
  de	
  la	
  condition	
  humaine.	
  C’est	
  ce	
  repli	
  sur	
  la	
  condition	
  d’homme	
  
qui	
   interdit	
   à	
   Pascal	
   le	
   regard	
   sur	
   l’être	
   d’homme	
   en	
   qui	
   s’éploie	
   la	
  
réflexivité	
   faisant	
   signe	
   vers	
   la	
   Transcendance.	
   Certes,	
   Pascal	
   considère	
  
l’effet	
  de	
   la	
  présence	
  de	
   la	
  Transcendance,	
  mais	
   il	
   l’affecte	
  à	
   la	
  seule	
  tâche	
  
«	
  d’éclairer	
  le	
  champ	
  de	
  l’immanence	
  transitive	
  anthropique	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  les	
  
paradoxes	
  de	
  la	
  condition	
  humaine32	
  ».	
  Agissant	
  ainsi,	
  il	
  se	
  sépare	
  de	
  ce	
  qu’il	
  
a	
   désigné	
   comme	
   essentiel	
   dans	
   le	
   temps	
   même	
   qu’il	
   le	
   désigne	
   tout	
   en	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25	
  id.,	
  p.	
  485.	
  
26	
  id.,	
  p.	
  518.	
  
27	
  id.,	
  p.	
  614.	
  
28	
  id.,	
  p.	
  614.	
  
29	
  id.,	
  p.	
  518.	
  	
  	
  
30	
  id.,	
  p.	
  518-­‐519.	
  	
  
31	
  id.,	
  p.	
  619.	
  	
  
32	
  id.,	
  p.	
  586.	
  



	
   8	
  

oubliant	
   de	
   regarder	
   l’Essentiel	
   comme	
   essentiel,	
   et	
   le	
   Principe	
   comme	
  
pleine	
  principialité.	
  	
  

Redit	
  dans	
  le	
  langage	
  du	
  Diaphorisme	
  transcendantal	
  :	
  Pascal	
  s’interdit	
  
de	
  penser	
  ce	
  dont	
  l’être	
  d’homme	
  dépend	
  intégralement,	
  car	
  il	
  présuppose	
  
comme	
   aveugle	
   fondation	
   de	
   sa	
   doctrine	
   la	
   fracture	
   entre	
   la	
   pensée	
   et	
   la	
  
Vérité.	
   La	
   Différence	
   fondamentale	
   s’évanouit	
   ainsi	
   «	
  vers	
   le	
   haut	
   dans	
  
l’évaporation	
  pour	
  une	
  pensée	
  qui	
  ne	
  la	
  veut	
  pas	
  connaître,	
  vers	
  le	
  bas	
  dans	
  
la	
   coïncidence	
   avec	
   la	
   fondation	
   du	
   champ	
   de	
   transcendement	
  même33	
  ».	
  
Aussi	
   la	
   racine	
   de	
   la	
   concupiscence,	
   Pascal	
   ne	
   la	
   place-­‐t-­‐il	
   pas	
   dans	
   un	
  
mauvais	
   choix	
   délibéré	
   opéré	
   par	
   un	
  moi	
   aveugle	
   à	
   sa	
   propre	
   réflexivité,	
  
mais	
   bien	
  dans	
   la	
   structure	
  même	
  du	
  moi.	
   C’est	
   pour	
   lui	
   l’alibi	
   de	
  n’avoir	
  
pas	
  à	
  penser	
  l’âme,	
  vu	
  que	
  le	
  seul	
  élément	
  de	
  supra-­‐naturalité	
  qu’il	
  permet	
  à	
  
sa	
  raison	
  d’adopter	
  est	
   le	
  péché	
  originel.	
  Toute	
  possibilité	
  d’entrer	
  dans	
  la	
  
différence	
  propre	
  de	
   l’être	
  d’homme	
  est	
  ainsi	
  contournée	
  et	
   toute	
  marque	
  
de	
   Transcendance	
   effacée	
   au	
   sein	
   d’une	
   amartiopraxie,	
   une	
   pratique	
   du	
  
péché.	
  	
  

En	
  résumé,	
  «	
  Pascal	
  veut	
  que	
  l’âme	
  soit	
  intégralement	
  peccamineuse	
  et	
  
radicalement	
   imparfaite	
   pour	
   que	
   toute	
   recherche	
   fondamentale	
   soit	
  
interdite	
   et	
   que	
   la	
   pensée	
   soit	
   réduite	
   au	
   champ	
   de	
   transcendement	
   et	
   à	
  
l’amartiopraxie34	
  ».	
  	
  

Toute	
  spontanéité	
  pour	
   le	
  bien	
  est	
  absolument	
   impossible	
  à	
   l’homme	
  :	
  
l’être	
   d’homme	
   est	
   plein	
   de	
   concupiscence	
   et	
   donc	
   rempli	
   de	
   mal.	
   Cette	
  
proposition	
  dénuée	
  de	
  nuance	
  et	
  tombant	
  sous	
  le	
  coup	
  du	
  manichéisme	
  ou	
  
d’un	
   certain	
   gnosticisme,	
   «	
  ne	
   tient	
   aucun	
   compte	
   de	
   l’eïkautopoëme	
  
paradidonodiaphorique	
  qui	
  rend	
  possible	
  l’éploiement	
  réflexif	
  de	
  la	
  pensée,	
  
l’épansion	
  fractale	
  réflexive,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  tout	
  simplement	
  la	
  pensée	
  au	
  sens	
  
le	
   plus	
   abondant	
   de	
   ce	
   qu’elle	
   contient	
  ;	
   elle	
   ne	
   tient	
   aucun	
   compte	
   de	
  
l’image	
   archodiaphorique	
   que	
   porte	
   en	
   soi,	
   par	
   voie	
   de	
   Métadiaphore,	
   la	
  
différence	
   réflexive	
   en	
   qui	
   vit	
   la	
   substance	
   excelsive	
   de	
   l’âme,	
   et	
   cette	
  
substance	
   excelsive	
   n’est	
   possible	
   que	
   parce	
   qu’elle	
   est	
   rattachée	
   à	
   la	
  
superexcelsitude	
   de	
   la	
   Transcendance	
   diaphorique	
   en	
   qui	
   l’être	
   d’homme	
  
est	
  prononcé	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  tenu	
  et	
  porté35	
  ».	
  	
  

Remarquons	
  que	
  les	
  vocables	
  que	
  Maxence	
  Caron	
  forme	
  à	
  partir	
  du	
  grec	
  
lui	
   permettent	
   d’exprimer	
   le	
   fait	
   que	
   l’homme	
   est	
   créé	
   à	
   l’image	
   de	
   Dieu	
  
(eïkautopoëme)	
   et	
   que	
   dans	
   sa	
   différence	
   fondamentale	
   (diaphorique	
   ou	
  
encore	
  archodiaphorique)	
  Dieu	
  se	
  communique	
  (métadiaphore)	
  à	
  l’homme	
  
qui	
  peut	
  L’accueillir	
  comme	
  Différence	
  fondamentale	
  (paradidonodiaphore)	
  
parce	
  que	
  par	
  sa	
  pensée	
  il	
  est	
  ouvert	
  au	
  tout	
  (panoranoèse).	
  Ce	
  sont	
  là	
  les	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33	
  id.,	
  p.	
  587.	
  
34	
  id.,	
  p.	
  592.	
  
35	
  id.,	
  p.	
  588-­‐589.	
  



	
   9	
  

thèses	
   fondamentales	
   sur	
   lesquels	
   revient	
   constamment	
   le	
   maxencéisme	
  
assumant	
   ainsi	
   la	
   pensée	
   des	
   saints	
   Augustin,	
   Thomas,	
   Bonaventure	
   à	
  
l’œuvre	
  pendant	
  l’ère	
  glorieuse	
  de	
  la	
  Dodécapostole.	
  

Encore	
  un	
  mot	
  sur	
  l’emploi	
  de	
  la	
  Bible	
  si	
  chère	
  à	
  Pascal.	
  Il	
  est	
  vrai	
  qu’en	
  
ses	
  pages	
  se	
  lit	
  la	
  chute	
  de	
  l’homme,	
  mais	
  il	
  n’est	
  pas	
  moins	
  vrai	
  que	
  Pascal	
  
«	
  use	
  de	
   l’explication	
  par	
   la	
  Bible	
  en	
  en	
  avançant	
  certains	
  aspects	
  qui	
  sont	
  
utiles	
   à	
   ses	
   préjugés	
   obliviscents,	
   afin	
   de	
   supprimer	
   –	
   tournant	
   l’Ecriture	
  
contre	
   l’Ecriture	
   –	
   toute	
   pensée	
   des	
   objets	
   diaphoriques	
   mêmes	
   que	
  
présente	
  la	
  Bible	
  et	
  qu’elle	
  offre	
  au	
  devoir	
  de	
  pensée…	
  Pascal	
  joue	
  en	
  réalité	
  
la	
  chute	
  contre	
  tout	
  le	
  reste	
  de	
  l’Ecriture	
  où	
  le	
  commandement	
  est	
  inscrit	
  à	
  
chaque	
  page	
  de	
  connaître	
  la	
  Transcendance	
  de	
  Dieu	
  et	
  la	
  profondeur	
  de	
  la	
  
pensée	
  à	
  laquelle	
  un	
  tel	
  Principe	
  s’adresse36	
  ».	
  

Pascal	
   s’ingénie	
   donc	
   à	
   faire	
   du	
   moi,	
   qu’il	
   proclame	
   «	
  haïssable	
  »,	
   un	
  
élément	
  enraciné	
  dans	
  le	
  mal	
  plutôt	
  qu’un	
  élément	
  égaré	
  ne	
  retrouvant	
  pas	
  
son	
  enracinement	
  de	
  bénignité	
  dans	
  sa	
  dimension	
  diaphorique	
  excelsive.	
  Il	
  
ferme	
   ainsi	
   la	
   voie	
   d’accès	
   à	
   l’ontodiaphoréité	
   réflexive,	
   et	
   le	
   moi	
   ne	
   lui	
  
apparaître	
   plus	
   comme	
   image	
   pensable	
   d’un	
   Principe	
   Transcendant	
  
possibilisateur.	
  	
  

Et	
  qu’en	
  est-­‐il	
  du	
  prétendu	
  augustinisme	
  si	
  présent	
  au	
  XVIIe	
  siècle,	
  chez	
  
Pascal	
   et	
   tout	
   le	
   courant	
   janséniste	
  profondément	
   influencé	
  par	
   la	
  pensée	
  
du	
  grand	
  docteur	
  de	
  l’Eglise	
  ?	
  Certes,	
  on	
  lit	
  saint	
  Augustin,	
  mais	
  de	
  seconde	
  
main,	
   et	
   surtout	
   dans	
   des	
   références	
   à	
   ses	
   derniers	
   écrits,	
   ses	
   œuvres	
  
antipélagiennes	
   et	
   polémiques	
   «	
  dans	
   un	
   déni	
   systématique	
   des	
  
profondeurs	
  spéculativement	
  diaphoriques	
  de	
  sa	
  pensée37	
  ».	
  Gilberte	
  nous	
  
informe	
  que	
  son	
  frère	
  «	
  ne	
  s’est	
  jamais	
  appliqué	
  aux	
  questions	
  curieuses	
  de	
  
la	
  théologie,	
  et	
  il	
  a	
  mis	
  toute	
  la	
  force	
  de	
  son	
  esprit	
  à	
  connaître	
  et	
  à	
  pratiquer	
  
la	
  perfection	
  morale	
  chrétienne38	
  ».	
  Aux	
  traités	
  pensants	
  de	
  saint	
  Augustin,	
  
dont	
  notamment	
   le	
  De	
  Trinitate,	
   Pascal	
  n’a	
  pas	
  attribué	
  d’importance	
  et	
   il	
  
n’a	
  jamais	
  voulu	
  lire	
  sérieusement	
  saint	
  Thomas	
  dont	
  il	
  ne	
  regarde	
  l’œuvre	
  
que	
  pour	
  répondre	
  en	
  polémiste	
  à	
   la	
   lecture	
  appauvrie	
  du	
  thomisme	
  de	
  la	
  
part	
  des	
  théologiens	
  jésuites.	
  	
  

Pour	
   conclure	
   cette	
  présentation	
   trop	
  brève	
  de	
   l’analyse	
  originale	
  que	
  
présente	
   Maxence	
   Caron	
   de	
   Pascal,	
   retenons	
   que	
   ce	
   dernier	
   est	
   bien	
   un	
  
représentant	
  classique	
  de	
  ces	
  siècles	
  spéculativo-­‐schismatiques	
  où	
  la	
  Vérité	
  
est	
  offusquée	
  par	
  une	
  pensée	
  qui	
  délaisse	
  la	
  Transcendance	
  pour	
  ne	
  penser	
  
plus	
  que	
  le	
  seul	
  transcendement.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36	
  id.,	
  p.	
  589.	
  	
  
37	
  id.,	
  p.	
  484.	
  
38	
  id.,	
  p.	
  616.	
  



	
   10	
  

En	
  interdisant	
  ainsi	
  de	
  penser	
  vraiment,	
  Pascal	
  confirme	
  le	
  dualisme	
  et	
  
l’immanentisme	
   cartésiens	
   et	
   prépare	
   le	
   terrain	
   à	
   cet	
   autre	
   qui	
   effacera	
  
totalement	
  la	
  Transcendance	
  :	
  Leibniz.	
  	
  	
  	
  

	
  
	
  

LEIBNIZ : EFFACER 

	
  

Le	
  jeune	
  Leibniz	
  vient	
  à	
  Paris	
  où	
  il	
  est	
  accueilli	
  dans	
  la	
  famille	
  de	
  Pascal	
  
et	
  y	
  étudie	
   les	
  écrits	
  de	
  celui	
  qu’il	
  considère	
  être	
  un	
  vrai	
  génie.	
   Il	
  constate	
  
vite	
   que	
  même	
   si	
   Pascal	
   interdit	
   la	
   pensée	
   de	
   la	
   Transcendance,	
   dans	
   sa	
  
pensée	
   le	
   souvenir	
   de	
   ce	
   refoulement	
   de	
   sa	
   Présence	
   a	
   laissé	
   des	
   traces.	
  
L’idée	
   d’une	
   physique	
   intégrale,	
   science	
   ultime	
   et	
   explication	
   absolue	
   de	
  
tout,	
  n’était	
  pas	
  envisageable	
  pour	
  Pascal.	
  Ce	
  sera	
  la	
  tâche	
  de	
  Leibniz	
  de	
  la	
  
rendre	
   possible	
   en	
   effaçant	
   définitivement	
   toute	
   trace	
   de	
   la	
   Différence	
  
fondamentale	
   du	
   Transcendant	
   afin	
   de	
   «	
  laisser	
   libre	
   cours	
   structurel	
   et	
  
dynamique	
   au	
   transitivisme	
   des	
   modèles	
   mathématiques39 	
  »	
   et	
   de	
   ne	
  
retenir	
  pour	
  divin	
  que	
  ce	
  Dieu-­‐harmonie	
  consistant	
  à	
  refléter	
   la	
   totalité	
  et	
  
chacune	
  des	
  monades.	
  	
  

Avec	
  Leibniz	
  nous	
  atteignons	
  «	
  l’affaissement	
  final	
  du	
  divin	
  à	
  niveau	
  de	
  
transcendement	
   et	
   la	
   biffure	
   prononcée	
   à	
   l’endroit	
   de	
   toute	
  
Transcendance	
  ».	
   Et	
   Maxence	
   Caron	
   de	
   constater	
  :	
   «	
  Après	
   Leibniz,	
  
Nietzsche	
   n’invente	
   rien	
   qu’un	
   hurlement,	
   et	
   (…)	
   Hegel	
   ne	
   produit	
   rien	
  
qu’une	
  organisation	
  minutieuse	
  de	
  ce	
  que	
  l’auteur	
  de	
  la	
  Théodicée	
  n’a	
  donné	
  
qu’en	
  de	
  grands	
  axes	
  à	
   la	
   fois	
  ontologiquement	
  précis	
  et	
   structurellement	
  
généraux.40	
  »	
  	
  

C’est	
   donc	
   bien	
   Leibniz	
   qui,	
   selon	
   le	
   maxencéisme,	
   efface	
   tout	
   regard	
  
pour	
   le	
  Transcendant	
  et	
  pour	
   la	
  dimension	
  de	
  sa	
  Différence	
   fondamentale	
  
afin	
   de	
   déduire	
   une	
   divinité	
   assez	
   plate	
   pour	
   que	
   l’on	
   ne	
   pense	
   pas	
   à	
   sa	
  
consistance	
  propre,	
  à	
  sa	
  Substance,	
  mais	
  qu’on	
   la	
  confonde	
  avec	
   le	
  monde	
  
ou	
   la	
   structure	
   et	
   les	
   principes	
   de	
   la	
   nature.	
   Sans	
   verticalité	
   diaphorique,	
  
cette	
  divinité	
  leibnizienne	
  est	
  suffisamment	
  aplanie	
  pour	
  pouvoir	
  fusionner	
  
avec	
   le	
   transcendement	
   et	
   disparaître	
   ainsi	
   de	
   toute	
   pensée	
   et	
   de	
   toute	
  
philosophie.	
  	
  

A	
  la	
  fin	
  de	
  sa	
  vie,	
  Leibniz,	
  étrangement,	
  fait	
  cet	
  aveu	
  d’«	
  avoir	
  toujours	
  tu	
  
ses	
  doutes	
  pour	
  ne	
  pas	
  paraître	
   trahir	
  sa	
  cause41	
  ».	
  Sa	
  cause	
   lui	
  était	
  donc	
  
plus	
   importante	
   que	
   la	
   Vérité.	
   Et	
   cette	
   cause,	
   c’est	
   bien	
   l’immanentisme	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39	
  id.,	
  p.	
  625.	
  
40	
  id.,	
  p.	
  626.	
  
41	
  id.,	
  p.	
  629.	
  



	
   11	
  

intégral,	
   offusquant	
   le	
   Transcendant	
   pour	
   ne	
   mettre	
   en	
   valeur	
   que	
   les	
  
schèmes	
   du	
   transcendement	
   qui	
   reçoit	
   ainsi,	
   pour	
   la	
   première	
   fois,	
   une	
  
structure	
  de	
  déité.	
  «	
  Qu’importent	
   les	
  doutes	
  pourvu	
  que	
  soit	
  préservée	
   la	
  
cause	
   immanentiste	
  !42	
  »	
   Et	
   Maxence	
   Caron	
   d’interroger	
   le	
   lecteur	
  :	
   A	
   ces	
  
conditions	
  quelle	
  valeur	
  encore	
  accorder	
  désormais	
  à	
  la	
  moindre	
  démarche	
  
spéculative	
  «	
  quand	
  tout	
  est	
  décidé	
  par	
   les	
   tables	
  de	
   la	
   loi	
  révolutionnaire	
  
immanentiste…43	
  »	
  ?	
  

Pour	
  Leibniz,	
   la	
  philosophie	
  n’est	
  donc	
  plus	
   la	
  pensée	
  de	
   la	
  Différence	
  
fondamentale,	
  mais	
  bien	
  celle	
  du	
   transcendement	
  ennuyeusement	
  réfléchi	
  
dans	
   l’unitotalité	
   physique	
   fondée	
   sur	
   un	
   mode	
   opératoire	
   –	
   le	
   calcul	
  
intégral	
   et	
   infinitésimal	
   –	
   qu’il	
   a	
   déduit	
   des	
   écrits	
   de	
   Pascal.	
   Le	
   Dieu	
   de	
  
Leibniz,	
   pris	
   dans	
   le	
   champ	
   de	
   transcendement,	
   ne	
   peut	
   vouloir	
   que	
  
l’harmonie	
   de	
   ce	
   transcendement	
   et	
   n’est	
   donc	
   plus	
   rien	
   d’autre	
   que	
   «	
  le	
  
modérateur	
  équationnel	
  d’une	
  arithmétique	
  des	
  compossibles44	
  ».	
  	
  	
  

Le	
   système	
   de	
   Leibniz	
   «	
  ne	
   pense	
   ni	
   Dieu,	
   dont	
   il	
   efface	
   la	
  
Transcendance,	
   ni	
   la	
   conscience,	
   dont	
   il	
   tait	
   la	
   réflexivité	
   fractale	
  ;	
   en	
  
revanche	
  il	
  pose	
  le	
  champ	
  de	
  transcendement	
  comme	
  mesure	
  de	
  Dieu,	
  qui	
  
par	
   définition	
   et	
   par	
   essence	
   rend	
   possible	
   en	
   sursubstance	
   décisive	
   la	
  
présence	
  des	
  transitivités	
  immanentes,	
  et	
  de	
  la	
  conscience	
  réflexive,	
  dont	
  le	
  
recul	
  panoradiaphorique	
  n’est	
  nullement	
  réductible	
  ou	
  inscriptible	
  en	
  cette	
  
survalorisation	
  du	
  champ	
  de	
  transcendement	
  à	
  la	
  continuité	
  duquel	
  Leibniz	
  
veut	
  tout	
  aménager45.	
  »	
  

Malgré	
  ces	
  vérités	
  fondamentales	
  qu’à	
  l’époque	
  personne	
  ne	
  soulignait,	
  
on	
   	
  ne	
  reviendra	
  plus	
  après	
  Leibniz	
  sur	
   l’état	
   intégralement	
   immanentiste	
  
du	
   questionnement	
   philosophique,	
  mais	
   on	
   ne	
   fait	
   que	
   le	
   confirmer	
   et	
   le	
  
renforcer	
  sans	
  plus	
  aucun	
  étonnement	
  ni	
  aucun	
  esprit	
  critique.	
  	
  

Le	
   dieu	
   leibnizien	
   est	
   certes	
   	
   encore	
   un	
   dieu	
   personnel,	
  mais	
   un	
   dieu	
  
dont	
   la	
   liberté	
   a	
   toujours	
  déjà	
   choisi	
   le	
   transcendement	
  :	
   parmi	
   toutes	
   les	
  
combinaisons	
  possibles,	
  sa	
  liberté	
  se	
  voit	
  contrainte	
  de	
  choisir	
  la	
  meilleure.	
  
Deux	
   lectures	
   alors	
   se	
   présentent	
  :	
   une	
   lecture	
   mécanique-­‐dynamique	
   et	
  
une	
  lecture	
  morale.	
  	
  

La	
  première	
  nous	
  présente	
  un	
  «	
  Dieu	
  »	
  démiurge	
  qui	
  ne	
  fait	
  que	
  réaliser	
  
un	
  modèle,	
   et	
   c’est	
   alors	
   ce	
  modèle	
  qui	
   est	
   le	
   véritable	
  Dieu	
  pour	
   ce	
  Dieu	
  
dégradé	
  en	
  simple	
  exécutant.	
  	
  

De	
  l’autre	
  côté,	
  la	
  lecture	
  morale	
  nous	
  présente	
  un	
  Dieu	
  qui	
  doit	
  choisir	
  
le	
  meilleur	
  entre	
  plusieurs	
  modèles	
  convenables.	
  Loin	
  d’être	
   libre,	
  ce	
  Dieu	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42	
  id.,	
  p.	
  630.	
  
43	
  id.,	
  p.	
  650.	
  
44	
  id.,	
  p.	
  634.	
  
45	
  id.,	
  p.	
  634-­‐635.	
  



	
   12	
  

ne	
   fait	
   que	
   suivre	
   la	
  nécessité	
  que	
   lui	
   impose	
   le	
   transcendement,	
   et	
   toute	
  
morale	
  et	
  toute	
  liberté	
  du	
  choix	
  théologique	
  disparaissent	
  «	
  par	
  rapport	
  à	
  la	
  
précédence	
  du	
  champ	
  de	
   transcendement	
  par	
   lequel	
   le	
  dieu	
   leibnizien	
  est	
  
nécessité	
  et	
  dont	
  ce	
  dieu	
  est	
  ainsi	
  nécessiteux46	
  ».	
  	
  	
  

En	
  conséquence,	
  le	
  transcendement	
  devient	
  la	
  seule	
  véritable	
  référence	
  
et	
   la	
   seule	
   véritable	
   sacralité	
   à	
   laquelle	
   est	
   soumise	
   la	
   totalité,	
   de	
  
l’infiniment	
  petit	
  à	
  l’infiniment	
  grand.	
  

Tout	
   ce	
   qui	
   pourrait	
   encore	
   désigner	
   l’élément	
   diaphorique,	
   la	
  
Différence	
   fondamentale,	
   est	
   désormais	
   occulté,	
   effacé.	
   Comme	
   l’art	
   par	
  
exemple,	
   qui	
   fait	
   signe	
   vers	
   le	
   Transcendant	
  :	
   «	
  aux	
   yeux	
   fanatiques	
   de	
  
Leibniz	
  »	
   la	
  perte	
  d’une	
  belle	
  machine	
  «	
  est	
  plus	
  déplorable	
  que	
  celle	
  d’un	
  
tableau	
  de	
  Holbein47	
  ».	
  	
  	
  

Le	
  maxencéisme	
  voit	
  en	
  Leibniz	
  celui	
  qui	
  «	
  incarne,	
  résume	
  et	
  accomplit	
  
d’un	
  seul	
  trait	
  ce	
  siècle	
  des	
  «	
  Lumières	
  »	
  qu’il	
  inaugure	
  et	
  où	
  il	
  meurt	
  après	
  
l’avoir	
  déjà	
  entièrement	
  dessiné,	
  parcouru,	
  dicté,	
  déterminé	
  et	
  façonné	
  :	
  nul	
  
après	
   lui	
   au	
   XVIIIe	
   siècle	
   n’atteindra	
   le	
   degré	
   de	
   fermeté,	
   de	
   sérieux	
   et	
  
d’organisation	
   auquel	
   a	
   atteint	
   la	
   révolution	
   que	
   porte	
   l’immanentisme	
  
leibnizien	
  ;	
  le	
  siècle	
  des	
  «	
  Lumières	
  »	
  répétera	
  les	
  présupposés	
  de	
  Leibniz	
  de	
  
telle	
   manière,	
   constituera	
   tel	
   écho,	
   toujours	
   affaibli	
   et	
   toujours	
   moins	
  
radical,	
  jusqu’à	
  la	
  conflagration	
  à	
  laquelle	
  son	
  disciple	
  Kant	
  le	
  fait	
  parvenir	
  
et	
  accomplit	
  sa	
  dynamique	
  obliviscente.48	
  »	
  	
  

Avant	
  de	
  passer	
  à	
  Kant,	
  disons	
  encore	
  un	
  mot	
  sur	
  la	
  conscience	
  telle	
  que	
  
Leibniz	
   la	
   conçoit.	
   L’esprit	
   de	
   l’homme	
   lui	
   est	
   certes	
   encore	
   «	
  l’image	
   de	
  
Dieu	
  »,	
   mais	
   «	
  non	
   pas	
   comme	
   différence	
   réflexive	
   que	
   traverse	
  
l’archodiaphoréité	
   divine,	
   non	
   comme	
   ce	
   lieu	
   d’infini	
   recul	
   ouvrant	
   sur	
  
l’infinité	
  principielle,	
  non	
  comme	
  cet	
  espace	
  diaphorique	
  dans	
  la	
  dimension	
  
duquel	
   il	
   s’agit	
   de	
   séjourner	
   et	
   d’être	
   maintenu	
   par	
   ouverture	
   à	
   la	
  
dimension	
  d’âme	
  afin	
  de	
  se	
   laisser	
   toucher	
  par	
   la	
  notion	
  seule	
  possible	
  et	
  
nécessaire	
  d’un	
  Principe	
  absolument	
  Différent	
  de	
   la	
   totalité	
   et	
  de	
   tout49	
  ».	
  
Comme	
   il	
   se	
   contente	
   de	
   penser	
   le	
   Principe	
   comme	
   acte	
   de	
   production,	
  
d’harmonisation,	
  de	
  modération	
  de	
  la	
  totalité	
  et	
  de	
  tout,	
  Leibniz	
  pense	
  aussi	
  
l’homme	
   à	
   l’image	
   de	
   ce	
   dieu,	
   soumis	
   à	
   la	
   mécanique	
   métaphysique,	
  
identifié	
   à	
   l’Âme	
   du	
   monde,	
   miroir	
   actif	
   et	
   productif	
   du	
   transcendement	
  
diffusif.	
   Contournant	
   ainsi	
   la	
   réflexivité	
   propre	
   à	
   la	
   conscience	
   humaine,	
  
Leibniz	
   ne	
   voit	
   en	
   celle-­‐ci	
   que	
   la	
   seule	
   fonction	
   de	
   formuler	
   l’ordre	
   des	
  
phénomènes	
  à	
   l’image	
  de	
  son	
  dieu.	
  L’idée	
  ne	
   touche	
  en	
  elle-­‐même	
  aucune	
  
vérité,	
  elle	
  vit	
  dans	
  un	
  monde	
  privé	
  et	
  n’atteint	
  l’objectivité	
  que	
  par	
  mesure	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46	
  id.,	
  p.	
  646.	
  
47	
  id.,	
  p.	
  652.	
  	
  
48	
  id.,	
  p.	
  651.	
  	
  
49	
  id.,	
  p.	
  744.	
  



	
   13	
  

du	
   transcendement	
   absolu,	
   autrement	
   dit	
   dans	
   la	
   relation	
   immanentiste	
  
avec	
  les	
  autres	
  idées.	
  	
  

La	
   personnalité	
   du	
   Principe	
   s’efface	
   donc	
   pour	
   laisser	
   une	
   «	
  Âme	
   du	
  
monde	
  »	
   ouvrant	
   la	
   donation	
   et	
   la	
   phénoménalité.	
   Et	
   Maxence	
   Caron	
   de	
  
résumer	
  :	
   «	
  Ignorer	
   à	
   ce	
   point	
   l’initiative	
   propre	
   du	
   Logos	
   et	
   de	
   sa	
  
Paradidonodiaphore	
   en	
   qui	
   s’ouvre	
   la	
   pensée,	
   ignorer	
   la	
   centralité	
  
préincarnative	
  que	
  décide	
  pour	
   l’homme	
   le	
  Logos	
  archidiaphorique	
  et	
  qui	
  
est	
   la	
   réflexivité,	
   ignorer	
   cette	
   élection	
  métadiaphorique	
   et	
   ce	
   que	
   révèle	
  
ontodiaphoriquement	
   l’ontoréflexivité,	
   voilà	
   qui	
   conduit	
   Leibniz	
   à	
   des	
  
affirmations	
  négatrices	
  de	
  l’humain	
  même50	
  »,	
  et	
  une	
  violence	
  inédite	
  peut	
  
s’ouvrir	
  dans	
  sa	
  suite	
  contre	
  l’intégrité	
  de	
  la	
  personne.	
  	
  

Aussi	
   le	
   «	
  Dieu	
  »	
   de	
   Leibniz	
   ne	
   peut-­‐il	
   pas	
   empêcher	
   le	
  mal	
  :	
   il	
   est	
   en	
  
effet	
  si	
  peu	
  divin	
  que	
  le	
  mal	
  métaphysique	
  ainsi	
  que	
  le	
  mal	
  moral	
  et	
  le	
  mal	
  
physique	
  qui	
  en	
  découlent	
  sont	
  des	
  facteurs	
  intégrés	
  et	
  obligatoires	
  au	
  sein	
  
de	
  l’économie	
  propre	
  à	
  l’harmonie	
  globale	
  dont	
  «	
  Dieu	
  »	
  est	
  l’organisateur,	
  
le	
  promoteur	
  et	
  le	
  créateur.	
  Pour	
  l’auteur	
  de	
  la	
  Théodicée,	
  «	
  Dieu	
  »,	
  soumis	
  
au	
  principe	
  du	
  meilleur,	
  ne	
  peut	
  pas	
  ne	
  pas	
  vouloir	
  l’harmonie,	
  et	
  donc	
  pour	
  
l’établir,	
  il	
  ne	
  peut	
  pas	
  «	
  ne	
  pas	
  vouloir	
  le	
  mal51	
  ».	
  	
  	
  	
  	
  	
  

Un	
   ordre	
   harmonico-­‐immanent	
   s’impose	
   ici	
   arbitrairement	
   et	
   efface	
  
tout	
  ce	
  qui	
  pourrait	
  rappeler	
  la	
  consistance	
  de	
  l’âme	
  libre	
  et	
  ontoréflexive,	
  
ainsi	
  que	
  la	
  Transcendance	
  du	
  Principe	
  qui	
  en	
  est	
   la	
  possibilité.	
  C’est	
  dans	
  
cet	
   immanentisme	
   transcendemental	
   que	
   s’enracine	
   toute	
   la	
   doctrine	
  
historico-­‐pratique	
   de	
   Kant	
   comme	
   Maxence	
   Caron	
   le	
   montrera	
   dans	
   le	
  
chapitre	
  suivant.	
  

	
  
	
  

KANT	
  :	
  ASSOURDIR	
  
	
  
Une	
  lecture	
  étonnamment	
  explicative	
  de	
  l’ensemble	
  de	
  l’œuvre	
  de	
  Kant	
  

montre	
  comment	
  le	
  philosophe	
  de	
  Königsberg	
  «	
  ne	
  se	
  pâme	
  devant	
   ‘le	
  ciel	
  
étoilé	
  au-­‐dessus	
  de	
  lui’	
  que	
  parce	
  que	
  ‘la	
  loi	
  morale	
  est	
  en	
  lui’52».	
  	
  

C’est	
   là	
   l’ultime	
   conclusion	
   de	
   la	
   doctrine	
   de	
   l’immanentisme	
   kantien	
  
pour	
   lequel	
   les	
   jugements	
   esthétiques	
   ne	
   font	
   plus	
   signe	
   vers	
   la	
  
Transcendance,	
   mais	
   manquent	
   leur	
   signification	
   lorsqu’ils	
   «	
  ne	
   sont	
   pas	
  
liés,	
   de	
   près	
   ou	
   de	
   loin,	
   à	
   des	
   idées	
   morales,	
   car	
   elles	
   sont	
   les	
   seules	
   à	
  
apporter	
   une	
   satisfaction	
   libre53	
  ».	
   Tout	
   doit	
   donc	
   aller	
   du	
   sentiment	
   à	
   la	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50	
  id.,	
  p.	
  747.	
  
51	
  id.,	
  p.	
  750.	
  	
  
52	
  id.,	
  p.	
  927.	
  	
  
53	
  Critique	
  de	
  la	
  raison	
  pratique,	
  citée	
  par	
  Maxence	
  Caron,	
  ibid.,	
  p.	
  927-­‐928.	
  	
  



	
   14	
  

morale	
   vers	
   le	
   monde	
  :	
   «	
  tout	
   doit	
   aller	
   à	
   la	
   raison	
   pratique	
   et	
   à	
   la	
  
valorisation	
  de	
  la	
  loi	
  morale	
  catégorique	
  qui	
  commande	
  l’immanentisme	
  de	
  
l’action	
   transitiviste	
   et	
   progressiste	
   en	
   fermant	
   tout	
   l’horizon	
   de	
  
possibilisation	
  diaphorique	
  dont	
  cet	
  ensemble	
  (pourtant)	
  dépend54	
  ».	
  

Cette	
  fermeture	
  à	
  la	
  Transcendance,	
  oubliée	
  et	
  offusquée,	
  permet	
  à	
  Kant	
  
de	
   parachever	
   l’immanentisme	
   de	
   Leibniz	
   en	
   établissant	
   comme	
   devoir	
  
pour	
   l’être	
   d’homme	
   cet	
   absolu	
   transcendement	
   qui	
   dans	
   l’approche	
  
leibnizienne	
   est	
   inhérent	
   à	
   l’harmonie	
   préétablie,	
   mais	
   que	
   Kant	
   fait	
  
provenir	
   des	
   propres	
   facultés	
   intérieures	
   et	
   de	
   l’intimité	
   même	
   de	
   la	
  
destinée	
  humaine.	
  

La	
  connaissance	
  est	
  désormais	
  définie	
  comme	
  un	
  enfermement	
  dans	
  le	
  
champ	
  de	
  transcendement	
  «	
  dont	
   la	
  possibilité	
  de	
  présence-­‐là	
  n’est	
   jamais	
  
pensée	
   ni	
   ne	
   le	
   sera	
   jamais	
   plus	
   dans	
   l’avenir	
   jusqu’à	
   la	
   fin	
   de	
   l’outre-­‐
modernité55	
  ».	
  	
  

Le	
  prétendu	
  humble	
  respect	
  qui	
  devant	
  la	
  Vérité	
  et	
  l’être	
  en	
  soi	
  «	
  recule	
  
en	
   frémissant	
  »,	
  expression	
  de	
   la	
  Critique	
  de	
  la	
  raison	
  pure,	
  n’est	
  en	
  réalité	
  
rien	
   autre	
   qu’«	
  une	
   fuite	
   devant	
   la	
   Vérité,	
   une	
   offuscation	
   de	
   son	
  
exigence	
  »	
  lorsque	
  l’esprit	
  doit	
  laisser	
  la	
  Transcendance	
  pour	
  «	
  retrouver	
  sa	
  
joie	
  dans	
  la	
  connaissance	
  de	
  la	
  nature	
  et	
  dans	
  l’ordre	
  qui	
  la	
  gouverne,	
  à	
  quoi	
  
correspond	
   le	
   concept	
   de	
   Dieu56	
  ».	
   Kant	
   se	
   félicite	
   même	
   d’identifier	
   la	
  
notion	
   de	
   divin	
   avec	
   le	
   champ	
   de	
   transcendement	
   et,	
   suivant	
   en	
   cela	
   la	
  
philosophie	
  paganique,	
  il	
  «	
  confond,	
  puis	
  synonymise	
  le	
  divin	
  et	
  les	
  effets	
  du	
  
divin,	
   Dieu	
   et	
   l’harmonie	
   du	
   monde 57 	
  »,	
   le	
   Transcendant	
   et	
   le	
  
transcendement.	
  	
  

On	
   voit	
   avec	
   quelle	
   limpidité	
   la	
   Transcendance	
   est	
   offusquée,	
   le	
  
transcendement	
  exalté	
  et	
  l’immanentisme	
  intégré	
  à	
  l’humanité	
  comme	
  une	
  
fatalité	
   du	
   destin.	
  Maxence	
   Caron	
   a	
   bien	
  montré	
   les	
   conséquences	
   de	
   ces	
  
transformations	
   dans	
   La	
   Vérité	
   captive	
   à	
   laquelle	
   il	
   fait	
   allusion	
   lorsqu’il	
  
affirme	
  :	
  «	
  Hölderlin	
  subira	
  cette	
   identification	
  de	
  Dieu	
  au	
  transcendement	
  
jusqu’à	
   la	
   folie,	
   la	
   vivant	
   comme	
   une	
   morale	
   et	
   comme	
   la	
   pression	
  
historique	
  de	
   l’immanentisme	
   tout	
   en	
  ne	
   sachant	
   évacuer	
   les	
   rémanences	
  
diaphoriques	
  qu’il	
  ne	
  veut	
  toutefois	
  surtout	
  pas	
  penser	
  :	
  cette	
  oscillation,	
  de	
  
forme	
  onto-­‐schizoïde,	
  est	
   le	
  noyau	
  nosologique	
  de	
  l’outremodernité.58	
  »	
  La	
  
souffrance	
  de	
  Hölderlin	
  témoigne	
  «	
  de	
  la	
  force	
  immanentotrope	
  du	
  monstre	
  
transcendemental	
  libéré	
  par	
  Kant59	
  ».	
  Ami	
  compatissant	
  de	
  Hölderlin,	
  Hegel	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
54	
  Maxence	
  Caron	
  :	
  La	
  Transcendance	
  offusquée,	
  p.	
  928.	
  	
  
55	
  id.,	
  p.	
  866.	
  
56	
  id.,	
  p.	
  867.	
  
57	
  id.,	
  p.	
  867.	
  
58	
  id.,	
  p.	
  928.	
  	
  
59	
  ibd.	
  



	
   15	
  

prendra	
  alors	
  les	
  mesures	
  pour	
  que	
  soit	
  finalement	
  accomplie	
  parfaitement	
  
«	
  la	
  rotondité	
  de	
  clôture	
  de	
  l’immanentisme	
  achevé60	
  ».	
  	
  	
  	
  

Goethe	
  qui	
  avait	
  lui	
  aussi	
  lu	
  Kant,	
  fit	
  remarquer	
  que	
  l’on	
  a	
  «	
  l’impression	
  
de	
   pénétrer	
   dans	
   une	
   pièce	
   transparente	
  ».	
   Maxence	
   Caron	
   précise	
  :	
   «	
  en	
  
effet,	
  on	
  n’y	
  voit	
  que	
  le	
  monde61	
  ».	
  

C’est	
  bien	
   le	
   résumé	
  de	
   tout	
   le	
  kantisme.	
  Kant,	
   ce	
  naturaliste	
  qui	
  pour	
  
fonder	
   la	
   science	
   de	
   la	
   nature	
   procède	
   à	
   sa	
   fameuse	
   «	
  révolution	
  
copernicienne	
  »	
  consistant	
  à	
   inscrire	
   le	
  choix	
  du	
  dieu	
   leibnizien	
  «	
  au	
  cœur	
  
même	
  des	
  principes	
  de	
  la	
  connaissance	
  humaine62	
  »	
  fait	
  disparaître	
  tout	
  le	
  
Principe	
   transcendant	
   dans	
   les	
   principes	
   et	
   les	
   fonctions	
   du	
   champ	
   de	
  
transcendement,	
   désormais	
   considéré	
   comme	
   seule	
   vérité.	
   La	
   révolution	
  
kantienne	
   n’est	
   que	
   «	
  cette	
   redirection	
   structurelle	
   de	
   toute	
   connaissance	
  
vers	
   le	
   transcendement	
   comme	
   centre	
   intégral	
   et	
   vers	
   l’ambition	
  
immanentiste63	
  ».	
   La	
   nature	
   devient	
   alors	
   l’ensemble	
   des	
   objets	
   donnés	
  
dans	
   une	
   phénoménologie	
   générale	
   qui	
   limite	
   la	
   connaissance	
   à	
  
l’expérience	
   et	
   l’empêche	
   de	
   s’appliquer	
   aux	
   objets	
   de	
   la	
   «	
  raison	
   pure	
  ».	
  
Pour	
  Kant,	
  l’expérience	
  ne	
  peut	
  se	
  construire	
  que	
  dans	
  le	
  cadre	
  restreint	
  de	
  
la	
  mathaesthesis	
   universalis	
   qu’il	
   élabore	
   -­‐	
   selon	
   les	
   analyses	
   de	
  Maxence	
  
Caron	
   concernant	
   le	
   statut	
   de	
   la	
   mathématique	
   dans	
   l’esthétique	
   -­‐	
   au	
  
chapitre	
   de	
   l’Esthétique	
   transcendantale	
   de	
   la	
   Critique	
   de	
   la	
   raison	
   pure.	
  
Mais	
   ce	
   que	
  Kant	
   ne	
   signale	
   pas	
   dans	
   ce	
   chapitre,	
   et	
   nulle	
   part	
   d’ailleurs,	
  
c’est	
  que	
  pour	
  ériger	
  et	
  promouvoir	
  cette	
  expérience,	
  il	
  se	
  sert	
  de	
  ce	
  qui	
  est	
  
hors	
   de	
   celle-­‐ci,	
   paradoxe	
   de	
   cette	
   «	
  révolution	
   copernicienne	
  »	
   dont	
   la	
  
législation	
  d’assourdissement	
  analytique	
  finit	
  par	
  imposer	
  à	
  toute	
  pensée	
  le	
  
devoir	
  d’oublier	
  la	
  Transcendance.	
  	
  	
  

Et	
  Maxence	
  Caron	
  de	
  constater	
  :	
  «	
  Stimulant	
  comme	
  un	
  aveugle	
  l’usage	
  
immanent	
   de	
   la	
   pensée,	
   Kant	
   assourdit	
   celle-­‐ci	
   et	
   la	
   rend	
   muette	
   à	
   sa	
  
vocation	
  :	
   en	
   un	
   immanentisme	
   ivrogne	
   il	
   fait	
   tituber	
   la	
   pensée	
   dans	
   la	
  
reptilité	
   jusqu’à	
   pleines	
   déchéance	
   et	
   chéance	
   du	
   monstre	
   de	
   l’outre-­‐
monde.	
  »	
  	
  	
  

L’immanentisme	
  kantien	
  achève	
  ainsi	
   l’Âge	
   classique	
  et	
  ouvre	
   celui	
  de	
  
l’outremodernité.	
  Il	
  n’est	
  pas	
  déplacé	
  ici	
  de	
  «	
  ramentevoir	
  avec	
  une	
  certaine	
  
tendresse	
  les	
  mots	
  de	
  Napoléon	
  affirmant	
  que	
  ‘les	
  prêtres	
  valent	
  bien	
  mieux	
  
que	
  les	
  Kant’	
  ».	
  Ou	
  pour	
  le	
  dire	
  autrement	
  à	
  la	
  suite	
  de	
  sainte	
  Catherine	
  de	
  
Sienne	
  :	
  Oublier	
  la	
  Transcendance	
  et	
  l’âme	
  qui	
  en	
  est	
  la	
  demeure,	
  autrement	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60	
  ibd.	
  	
  
61	
  ibd.	
  
62	
  id.,	
  p.	
  775.	
  
63	
  id.,	
  p.	
  774.	
  	
  



	
   16	
  

dit	
   «	
  ignorer	
   le	
   Sens	
   soit	
   la	
   débordante	
   grandeur	
   de	
   la	
   Vérité	
   qui	
   est	
   le	
  
Salut64	
  »,	
  c’est	
  le	
  propre	
  d’une	
  âme	
  encore	
  bien	
  immature.	
  	
  

Dans	
  sa	
  conclusion,	
  Maxence	
  Caron	
  aidera	
  cette	
  âme	
  dans	
  son	
  processus	
  
de	
  maturation.	
  	
  	
  
	
  

	
  

CONCLUSION	
  
	
  

L’ontopsychanalyse	
   de	
   l’Âge	
   classique	
   a	
   montré	
   comment	
   par	
   libre	
  
décision	
   les	
   philosophes	
   modernes	
   ont	
   éliminé,	
   oublié,	
   voire	
   offusqué	
   la	
  
Transcendance,	
  et	
  pourquoi	
  en	
  conséquence	
  cette	
  «	
  philosophie	
  »	
  n’est	
  pas	
  
la	
  vraie	
  pensée.	
  Négligeant	
  de	
  penser	
  la	
  Transcendance,	
  elle	
  rate	
  en	
  effet	
  la	
  
pensée	
   de	
   la	
   pensée	
   et	
   perd	
   son	
   caractère	
   de	
   philosophie	
   pour	
   devenir	
  
«	
  philosophiscariote	
  »	
   et	
   «	
  misosophie	
  ».	
   Certes,	
   en	
   modernité,	
   la	
  
subjectivité	
  et	
  le	
  moi	
  sont	
  bien	
  accentués,	
  mais	
  la	
  pensée	
  comme	
  réflexivité	
  
n’est	
   elle-­‐même	
   jamais	
   pensée,	
   et	
   donc	
   pas	
   non	
   plus	
   le	
   Sens	
   de	
   l’être	
  
d’homme.	
  	
  

Car	
  l’homme	
  est	
  eïkautopoïème	
  de	
  cet	
  eïkautopoïète	
  qu’est	
  la	
  Différence	
  
fondamentale.	
   Autrement	
   dit	
  :	
   Dieu	
   crée	
   (poïète)	
   par	
   libre	
   initiative	
  
l’homme	
  à	
  Son	
  image	
  (eïkauto),	
  et	
  l’homme	
  est	
  donc	
  bien	
  à	
  l’image	
  de	
  Dieu	
  
(eïkautopoïème)	
   qui	
   -­‐	
   paradidonodiaphore	
   -­‐	
   communique,	
   livre,	
   transmet	
  
(paradidono)	
   à	
   sa	
   création	
   sa	
   différence	
   (diaphore).	
   L’eïkautopoïèse,	
   la	
  
création	
  que	
  Dieu	
  fait	
  à	
  Sa	
  propre	
   image,	
  peut	
  alors	
  être	
  comprise	
  comme	
  
une	
  pré-­‐incarnation	
  précédant	
  l’Incarnation	
  de	
  la	
  Différence	
  fondamentale.	
  	
  

A	
  moins	
  de	
  supposer	
  que	
  la	
  Transcendance	
  diaphorique	
  rate	
  sa	
  création	
  
et	
  ne	
  parvient	
  pas	
  à	
  obtenir	
  métadiaphoriquement	
  l’image	
  de	
  Soi	
  dont	
  une	
  
partie	
   «	
  fuirait	
   dès	
   lors	
   dans	
   une	
   substance	
   séparée,	
   le	
   corps65	
  »,	
   il	
   faut	
  
concevoir	
   l’être	
   d’homme	
   comme	
   unité	
   de	
   l’âme	
   et	
   du	
   corps.	
   Loin	
   d’être	
  
séparé	
  de	
   l’âme,	
   le	
  corps	
  est	
  dans	
   l’âme,	
   le	
  corps	
  est	
   l’étendue	
  de	
   l’espace	
  
propre	
  de	
  l’âme.	
  	
  

Vu	
  cette	
  unité,	
   la	
  chair	
  de	
  l’homme,	
  tout	
  comme	
  son	
  âme	
  de	
  laquelle	
  la	
  
chair	
  est	
  l’étendue,	
  est	
  bien	
  liée	
  elle	
  aussi	
  à	
  Dieu	
  et	
  miroite	
  la	
  Différence	
  de	
  
la	
  Transcendance	
  dont	
  elle	
  est	
  l’image.	
  La	
  chair	
  est,	
  comme	
  le	
  dit	
  Maxence	
  
Caron,	
  diaphoroflexive	
  :	
  elle	
  réfléchit,	
  fait	
  voir,	
  rayonne,	
  miroite,	
  exprime	
  le	
  
Diaphorisme	
   transcendantal	
   dont	
   elle	
   est,	
   unie	
   à	
   l’âme,	
   l’eïkautopoïème.	
  
Certes,	
   ni	
   saint	
   Augustin,	
   ni	
   Bossuet,	
   qui	
   selon	
  Maxence	
   Caron	
   est	
   le	
   seul	
  
véritable	
  augustinien	
  du	
  XVIIe	
  siècle,	
  n’ont	
  conclu	
  à	
  la	
  chair	
  diaphoroflexive,	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64	
  id.,	
  p.	
  930.	
  
65	
  id.,	
  p.	
  931.	
  



	
   17	
  

«	
  mais	
  le	
  génie	
  de	
  leur	
  œuvre	
  n’en	
  contredit	
  pas	
  l’expression,	
  en	
  stimule	
  la	
  
recherche	
  et	
  en	
  suscite	
  l’accomplissement	
  contemplatif66	
  ».	
  	
  	
  

Pour	
   le	
  Diaphorisme	
  transcendantal,	
   le	
  corps	
  est	
  donc	
  bien	
  «	
  l’étendue	
  
de	
  l’espace	
  propre	
  à	
  la	
  dimension	
  diaphorique	
  qui	
  résulte	
  de	
  l’eïkautopoïète	
  
Décision	
  de	
  la	
  Paradidonodiaphore67	
  »,	
  et	
  les	
  sens	
  qui	
  sont	
  dans	
  l’âme	
  sont	
  
les	
   sentiments	
   de	
   la	
   dimension	
   de	
   celle-­‐ci.	
   A	
   chaque	
   sens	
   appartient	
   son	
  
organe	
   dans	
   l’espace	
   spirituel	
   qu’est	
   le	
   corps	
   de	
   chair	
   que	
   rayonne	
   l’être	
  
d’homme.	
  	
  

Prolongement	
   de	
   la	
   présence	
   diaphorique,	
   la	
   chair	
   avec	
   ses	
   organes	
  
porte	
   la	
   marque	
   de	
   la	
   diaphoronoèse	
   (la	
   connaissance	
   de	
   la	
   différence)	
  
spécifique	
  à	
   la	
   réflexivité	
  de	
   l’être.	
  L’oreille	
  par	
  exemple	
  est	
   comprise	
  par	
  
Maxence	
  Caron	
  –	
  d’ailleurs	
  excellent	
  musicien	
  –	
  comme	
  l’organe	
  de	
  l’écoute	
  
et	
   de	
   l’accueil	
   de	
   la	
   chose	
   en	
   soi,	
   comme	
   la	
   déquation	
   diaphorique	
   par	
  
laquelle	
   «	
  la	
   réflexivité	
   restitue	
   nativement	
   chaque	
   être	
   à	
   lui-­‐même	
   et	
  
chaque	
  élément	
  à	
  son	
  essence68	
  ».	
  	
  

Le	
   corps	
   de	
   l’être	
   d’homme,	
   chair	
   diaphoroflexive,	
   car	
   extension	
   de	
   la	
  
réflexivité,	
   est	
   le	
   champ	
  étendu	
  de	
   l’expression	
  diaphorique	
  qui	
   témoigne	
  
radicalement	
   que	
   tout	
   est	
   comme	
   l’expression	
   épaisse	
   d’une	
   unique	
  
dimension	
   diaphorique,	
   expression	
   épaissie	
   d’une	
   teneur	
   constamment	
  
spirituelle.	
   Aucune	
   matière,	
   le	
   corps	
   est	
   plutôt	
   l’épaississement	
   de	
   la	
  
diaphoréité	
   réflexive	
   et	
   reflète	
   l’unité	
  métadiaphorique	
   de	
   l’âme	
   avec	
   son	
  
Principe	
   qui	
   lui	
   communique	
   la	
   grâce	
   sym-­‐phonique,	
   transcendante	
   et	
  
universellement	
   ordonnatrice.	
   Et	
   Maxence	
   Caron	
   d’affirmer	
  :	
   L’âme	
   est	
  
«	
  l’Eglise	
  de	
  la	
  Périchorèse	
  trinitaire69	
  »,	
  alors	
  que	
  le	
  corps	
  avec	
  les	
  sens	
  de	
  
l’âme	
  est	
  structurellement	
  «	
  le	
  Temple	
  de	
  l’Esprit	
  ».	
  

Ou	
  encore,	
  l’âme	
  exprime	
  la	
  participation	
  de	
  l’être	
  d’homme	
  à	
  l’essence	
  
différentiale	
   du	
   Principe	
  ;	
   elle	
   est	
   immergée	
   dans	
   la	
   Différence	
  
fondamentale,	
   et	
   sa	
   pleine	
   liberté	
   inadéquative	
   lui	
   rend	
   adéquatement	
  
perceptible	
  chaque	
  élément	
  en	
  prenant	
  de	
  lui	
  un	
  recul	
  infini	
  pour	
  ne	
  le	
  voir	
  
qu’en	
  Dieu	
  dont	
  elle	
  est	
  l’image.	
  Cette	
  native	
  inadéquation	
  de	
  sa	
  réflexivité	
  
(in	
  ne	
  marque	
  pas	
   la	
  négation	
  de	
   l’adéquation,	
  mais	
  bien	
   l’inhérence	
  de	
   la	
  
réflexivité	
  en	
  Dieu)	
  fait	
  connaître	
  à	
  l’âme	
  toute	
  chose	
  en	
  soi	
  et	
  les	
  Idées	
  ou	
  
vérités	
  éternelles	
  dont	
  l’immutabilité	
  se	
  trouve	
  dans	
  la	
  chose	
  en	
  soi.	
  	
  

Le	
   processus	
   cognitif	
   de	
   l’âme	
   dégage	
   ainsi	
   «	
  la	
   chose	
   en	
   soi	
   par	
  
diaphorisme	
   natif,	
   et	
   dans	
   ce	
   diaphorisme	
   natif	
   elle	
   est	
   en	
   constante	
  
communication	
  avec	
  ce	
  qu’elle	
  ne	
  peut	
  ni	
  ne	
  saurait	
  changer,	
  ce	
  qu’elle	
  ne	
  
peut	
   choisir	
   et	
   qu’elle	
   reçoit,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   avec	
   l’Idée	
   dont	
   la	
   dimension	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
66	
  id.,	
  p.	
  933.	
  
67	
  id.,	
  p.	
  934.	
  
68	
  id.,	
  p.	
  934.	
  
69	
  id.,	
  p.	
  936.	
  



	
   18	
  

côtoie,	
  en	
  un	
  parallélisme,	
  dans	
  la	
  mémoire	
  ontologique	
  du	
  franchissement	
  
métaphorique,	
  la	
  dimension	
  réflexive70	
  ».	
  	
  

On	
  peut	
  donc	
  dire	
  que	
  «	
  l’Idée	
  précède	
  en	
  un	
  sens	
  la	
  réflexivité	
  ;	
  en	
  un	
  
autre	
  sens	
  la	
  réflexivité	
  seule	
  la	
  rend	
  visible71	
  ».	
  Pour	
  l’âme	
  réflexive,	
  l’Idée	
  	
  
est	
  la	
  forme	
  de	
  toute	
  connaissance,	
  et	
  le	
  Principe	
  le	
  fondement	
  de	
  son	
  être-­‐
réflexif	
  pour	
  qui	
  seulement	
  une	
  Idée	
  peut	
  paraître.	
  	
  

Lorsque,	
   loin	
  de	
   la	
  déquation	
  diaphorique	
  où	
   il	
   y	
   a	
  pleine	
   communion	
  
entre	
  la	
  réflexivité	
  dés-­‐intéressée	
  et	
  la	
  manifestation	
  de	
  la	
  chose	
  en	
  soi,	
  on	
  
refuse	
   de	
   regarder	
   la	
   réflexivité	
   en	
   face	
   –	
   comme	
   le	
   fait	
   l’ère	
  
postdodécapostolique	
   –,	
   on	
   favorise	
   cette	
   confusion	
   de	
   l’intérêt	
   et	
   du	
  
rationnel	
  qui	
  ouvre	
  peu	
  à	
  peu	
  l’histoire	
  à	
  l’identification	
  de	
  la	
  finitude	
  et	
  de	
  
la	
   pensée.	
   La	
   pensée	
   réflexive	
   est	
   alors	
   éloignée	
   de	
   «	
  la	
   Vérité	
  
Transcendante	
   qui,	
   dans	
   l’insaisissable	
   et	
   la	
   distance	
   mêmes	
   de	
   sa	
  
Différence	
   fondamentale,	
   est,	
   par	
   décision	
   eïkautopoïète,	
   son	
   élément	
  
structurel,	
  destinal,	
  formel	
  et	
  architectural72	
  ».	
  	
  

La	
   philosophie	
   non	
   dodécapostolique	
   (Platon,	
   Aristote,	
   Descartes,	
  
Hegel…)	
  ignore	
  ces	
  relations	
  entre	
  la	
  Différence	
  fondamentale,	
  la	
  réflexivité	
  
et	
  les	
  Idées	
  et,	
  faisant	
  du	
  domaine	
  de	
  ces	
  dernières	
  la	
  simple	
  charpente	
  du	
  
monde,	
   elle	
   occulte	
   le	
   diaphorisme	
   réflexif	
   et	
   le	
   Transcendant	
   Principe.	
  
C’est	
   là	
   une	
   «	
  récupération	
   immanentiste	
   des	
   Idées	
   qui,	
   dans	
   l’occultation	
  
de	
   la	
  Différence,	
   servent	
   à	
   souligner	
   le	
   transcendement73	
  ».	
  Ainsi	
   valorisé,	
  
ce	
  dernier	
  produit	
  «	
  le	
  totalitarisme	
  et	
  le	
  foutrisme	
  (…)	
  jusqu’à	
  ce	
  que	
  soit	
  
obtenue	
  au	
  bout	
  de	
  l’adiaphorobliviscence	
  historique,	
  par-­‐delà	
  le	
  nihilisme	
  
même	
   qui	
   en	
   est	
   une	
   étape,	
   la	
   satisfaction	
   invertive	
   de	
   l’outremodernité	
  
mihiliste74	
  ».	
  	
  	
  

L’oubli	
  de	
   la	
  Différence	
   fondamentale	
  et	
  de	
   la	
  Primauté	
  du	
  Principe	
  va	
  
de	
  pair	
  avec	
  cette	
  animalolâtrie	
  si	
   typique	
  en	
  notre	
  nodernité	
  mihiliste	
  qui	
  
relègue	
   la	
   différence	
   réflexive	
   dans	
   l’oubli	
   afin	
   de	
   mieux	
   identifier	
   l’être	
  
d’homme	
  à	
  l’animalité	
  et	
  rendre	
  ainsi	
  la	
  Vérité	
  captive.	
  	
  

Maxence	
  Caron	
  retourne	
  alors	
  à	
  la	
  première	
  phrase	
  de	
  la	
  Bible	
  éployée	
  
dans	
   le	
  premier	
   verset	
  de	
   l’Evangile	
  de	
   saint	
   Jean.	
   Y	
   est	
   dite	
   la	
  Trinité	
  de	
  
manière	
   concentrée,	
   mais	
   audible:	
   «	
  Dieu	
   le	
   Fils	
   de	
   Dieu	
   qui	
   au	
  
commencement	
  est	
  Dieu	
  auprès	
  de	
  Dieu	
  créa	
  le	
  ciel	
  et	
  la	
  terre	
  »	
  -­‐	
  traduction	
  
justifiable	
  à	
  partir	
  du	
  texte	
  hébreu	
  et	
  justifiant	
  que	
  manquer	
  à	
  la	
  priorité	
  du	
  
Premier	
  Principe,	
  c’est	
  manquer	
  à	
  la	
  raison,	
  et	
  donc	
  refuser	
  à	
  l’homme	
  de	
  se	
  
connaître	
  soi-­‐même,	
  son	
  sens	
  et	
  sa	
  destinée.	
  	
  	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
70	
  id.,	
  p.	
  949.	
  	
  
71	
  id.,	
  p.	
  949.	
  
72	
  id.,	
  p.	
  953.	
  	
  
73	
  id.,	
  p.	
  950.	
  	
  
74	
  id.,	
  p.	
  972.	
  	
  



	
   19	
  

Bossuet,	
   «	
  le	
  dernier	
  Père	
  de	
   l’Eglise	
   (…)	
  au	
  milieu	
  de	
  ce	
   stupide	
  XVIIe	
  
siècle	
  qui	
  allait	
  sombrer	
  dans	
  le	
  riéniste	
  XVIIIe	
  75»,	
  rappelait	
  que	
  «	
  connaître	
  
et	
  d’aimer	
  celui	
  qui	
  m’a	
  fait	
  »	
  c’est	
  justement	
  là	
  «	
  mon	
  exercice,	
  c’est	
  là	
  ma	
  
vie,	
  c’est	
  là	
  ma	
  perfection	
  et	
  tout	
  ensemble	
  ma	
  béatitude76	
  ».	
  Contrairement	
  
à	
   tous	
   les	
  philosophes	
  de	
   l’Âge	
  classique,	
   l’Aigle	
  de	
  Meaux,	
  en	
  accord	
  avec	
  
les	
   penseurs	
   de	
   l’ère	
   Dodécapostolique,	
   avait	
   vu	
   le	
   rapport	
   entre	
   la	
  
connaissance	
  de	
  la	
  réflexivité	
  et	
  celle	
  du	
  Principe	
  à	
  tel	
  point	
  qu’il	
   traduisit	
  
en	
  français	
  pour	
  le	
  Pape	
  Innocent	
  XI	
  le	
  verset	
  6	
  du	
  Psaume	
  138	
  «	
  Mirabilis	
  
facta	
  est	
  scientia	
  tua	
  ex	
  me	
  confortata	
  est	
  »	
  par	
  cette	
  phrase	
  étonnante	
  :	
  «	
  J’ai	
  
tiré	
   de	
   moi,	
   ô	
   Seigneur,	
   une	
   merveilleuse	
   connaissance	
   de	
   ce	
   que	
   vous	
  
êtes.77	
  »	
  Personne	
  des	
  nombreux	
  traducteurs	
  de	
  la	
  Bible	
  en	
  langue	
  française	
  
qui	
   l’ont	
  suivi	
  n’a	
  repris	
  cette	
  traduction	
  parce	
  que	
  tous	
  souscrivent	
  à	
  «	
  ce	
  
creux	
   dualisme	
   entre	
   foi	
   et	
   raison78	
  »	
   qui	
   fait	
   de	
   la	
   réflexion	
   un	
   simple	
  
«	
  mouvement	
  circulaire79	
  »	
  immanentiste	
  refusant	
  tout	
  accès	
  rationnel	
  à	
  la	
  
Vérité	
  que	
  seule	
  la	
  foi	
  pourrait	
  atteindre.	
  Le	
  verset	
  du	
  Psaume	
  leur	
  dit	
  alors	
  
simplement	
  :	
   «	
  Prodige	
   de	
   savoir	
   qui	
   me	
   dépasse,	
   hauteur	
   où	
   je	
   ne	
   puis	
  
atteindre.	
  »	
  

Or	
  pour	
  Bossuet,	
  en	
  accord	
  avec	
  ce	
  qui	
  dit	
  aujourd’hui	
  le	
  maxencéisme,	
  
il	
  n’existe	
  pas	
  de	
  «	
  scientia	
  tua	
  (pour	
  reprendre	
  les	
  paroles	
  du	
  Psaume)	
  qui	
  
soit	
  opposée	
  à	
  l’image	
  que	
  l’homme	
  en	
  lui-­‐même	
  reçoit	
  de	
  l’objet	
  absolu	
  de	
  
cette	
  science80	
  »,	
  même	
  si	
  le	
  verset	
  6	
  termine	
  par	
  «	
  non	
  potero	
  ad	
  eam	
  »,	
  «	
  à	
  
cette	
  science	
  que	
   j’ai	
  acquise	
   je	
  ne	
  puis	
  cependant	
  atteindre	
  ».	
  C’est	
  certes	
  
paradoxal,	
   mais	
   ce	
   paradoxe	
   dit	
   en	
   fait	
   «	
  l’essence	
   du	
   Système	
   du	
  
Diaphorisme	
   transcendental	
   comme	
   cathédrale	
   à	
   ciel	
   ouvert	
  ».	
   La	
  
réflexivité	
  est	
  toute	
  la	
  science,	
  mais	
  elle	
  l’est	
  en	
  étant	
  en	
  attente	
  de	
  la	
  toute-­‐
Initiative	
   de	
   Dieu.	
   Cette	
   Science	
   est	
   en	
   soi	
   la	
   Science	
   par	
   Lui	
   seul	
   qui	
   la	
  
déborde	
   et	
   la	
   constitue.	
   Elle	
   ne	
   se	
   possède	
   pas	
   en	
   elle-­‐même,	
   mais	
  
seulement	
  dans	
  la	
  Décision	
  du	
  Principe.	
  «	
  Elle	
  n’est	
  la	
  Science	
  que	
  de	
  savoir	
  
et	
  de	
  connaître	
  parfaitement	
  et	
  d’aimer	
  et	
  de	
  se	
  disposer	
  à	
  recevoir	
  ce	
  dont	
  
la	
   pleine	
   Présence	
   fait	
   et	
   fera	
   d’elle	
   la	
   Science.81	
  »	
   Et	
   Maxence	
   Caron	
   de	
  
terminer	
  son	
  exposé	
  :	
  «	
  Et	
  je	
  suis	
  la	
  Science	
  car	
  je	
  sais	
  ainsi	
  combien	
  je	
  suis	
  
un	
  éclair	
  au-­‐dessus	
  de	
  moi,	
  et	
  qui	
  dure	
  pour	
  l’Eternité82	
  ».	
  	
  

	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
75	
  id.	
  	
  p.	
  979.	
  
76	
  id.,	
  p.	
  968.	
  	
  
77	
  id.,	
  p.	
  952.	
  	
  
78	
  id.,	
  p.	
  979.	
  	
  
79	
  id.,	
  p.	
  977.	
  	
  
80	
  id.,	
  p.	
  980.	
  	
  
81	
  id.,	
  p.	
  980.	
  
82	
  id.,	
  p.	
  981.	
  



	
   20	
  

ENVOI	
  
LE	
  QUADRILOGE	
  ERUPTIF	
  

	
  
Après	
   avoir	
   exposé	
   les	
   diverses	
   étapes	
   de	
   l’offuscation	
   de	
   la	
  

Transcendance	
   et	
   les	
   deux	
   parties	
   encadrant	
   l’ontopsychanalyse	
   de	
   l’Âge	
  
classique	
  réalisée	
  grâce	
  aux	
  thèmes	
  essentiels	
  du	
  Système	
  nouveau	
  qui	
  sont	
  
la	
  connaissance	
  du	
  Premier,	
  de	
  la	
  réflexivité	
  et	
  de	
  la	
  chair	
  diaphoroflexive,	
  
Maxence	
   Caron	
   termine	
   La	
   Transcendance	
   offusquée	
   par	
   un	
   long	
   poème	
  
développant	
   cette	
   ultime	
   affirmation	
  de	
   sa	
   Conclusion	
  :	
   «	
  Je	
   suis	
   un	
   éclair	
  
au-­‐dessus	
  de	
  moi	
  et	
  qui	
  dure	
  pour	
  l’éternité.	
  »	
  	
  

C’est	
   en	
   fait	
   un	
   commentaire	
   de	
   la	
   plupart	
   des	
   strophes	
   du	
  Dies	
   irae.	
  
Maxence	
   Caron	
   y	
   fait	
   intervenir	
   les	
   apôtres	
   Pierre,	
   Jean	
   et	
   Paul,	
   pour	
  
terminer	
  avec	
  un	
  chœur	
  quadriloge	
  qui	
  reprend	
  les	
  thèmes	
  du	
  Système	
  du	
  
Diaphorisme	
   transcendantal	
   en	
   indiquant	
   comment	
   «	
  avant	
   le	
   Jour	
   de	
   la	
  
colère	
   /	
   Le	
   Principe	
   envoya	
   la	
   Pensée	
   du	
   Diaphorisme	
   transcendantal	
   /	
  
Comme	
   la	
   Précursion,	
   /	
   Et	
   l’outremodernité	
   fut	
   suspendue	
   –	
   jusqu’à	
   la	
  
grande	
  Epreuve83	
  »,	
  «	
  lorsque	
  la	
  plénière	
  Sainteté	
  du	
  Nom	
  d’Emmanuel	
  fait	
  
paraître	
   la	
  native/	
  surexcelsion	
  de	
  sa	
  Substance	
  /	
  Quelle	
   terreur	
  arrive	
  et	
  
déploie	
  son	
  emprise	
  sur	
  les	
  gueux	
  collecteurs	
  de	
  rien,	
  /	
  Quantum	
  tremor	
  est	
  
futurus	
  !84	
  ».	
  	
  

Après	
   l’intervention	
   de	
   saint	
   Pierre,	
   «	
  premier	
   quartz	
   accroché	
   à	
   la	
  
roche	
  d’Angle,	
  /	
  au	
  Corps	
  du	
  Christ	
  le	
  Dieu	
  fait	
  homme	
  »,	
  le	
  vrai	
  philosophe	
  
s’interroge	
   sur	
   un	
   possible	
   prolongement	
   indéfini	
   de	
   l’outre-­‐humano-­‐
modernité	
   vu	
   que	
   celle-­‐ci	
   est	
   «	
  volontairement	
   inapte	
   à	
   la	
   succession	
  ».	
  
Alors	
  «	
  la	
  Mort	
  constamment	
  ?	
  /	
  Non.	
  /	
  Penser	
  /	
  Oratoirement.	
  /	
  La	
  Sagesse	
  
sait	
  /	
  Que	
  penser	
  c’est	
  apprendre	
  à	
  mourir	
  à	
  la	
  mort.85	
  »	
  

Intervient	
  ensuite	
  dans	
  le	
  poëme	
  saint	
  Jean	
  explicitant	
  la	
  strophe	
  du	
  Rex	
  
tremendae	
  majestatis	
  ainsi	
  que	
  les	
  deux	
  strophes	
  qui	
  la	
  suivent	
  dans	
  le	
  Dies	
  
irae	
  :	
   «	
  C’est	
   la	
   dernière	
   heure,	
   /	
   Et	
   j’implore	
   d’un	
   cœur	
   priant	
   et	
   pour	
  
jamais,	
   /	
   Moi	
   Jean	
   évangéliste	
   et	
   que	
   le	
   Verbe	
   aimait.86	
  »	
   De	
   cet	
   amour,	
  
l’apôtre	
  se	
  souvient	
  lorsqu’il	
  rappelle	
  ici	
  à	
  tout	
  homme	
  que	
  «	
  Le	
  Principe	
  te	
  
précède	
  au	
  point	
  qu’il	
  est	
  venu	
  te	
  chercher	
  lorsque	
  tu	
  mourais	
  à	
  /	
  force	
  de	
  
te	
   prendre	
   pour	
   Lui.	
   /	
   (…)	
   Pour	
   être	
   mon	
   Salut	
   Ta	
   Liberté	
   franchit	
   la	
  
principialité	
   de	
   Son	
   Principe,	
   /	
   Quaerens	
   me,	
   sedisti	
   lassus	
   /	
   redemisti	
  
crucem	
  passus.87	
  »	
  	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
83	
  id.,	
  p.	
  991.	
  	
  
84	
  id.,	
  p.	
  985.	
  	
  
85	
  id.,	
  p.	
  991.	
  	
  
86	
  id.,	
  p.	
  997.	
  	
  
87	
  id.,	
  p.	
  996.	
  	
  



	
   21	
  

La	
  narrateur	
  décrit	
  alors	
  l’enfer,	
  «	
  la	
  Géhenne	
  où	
  rien	
  ne	
  meurt	
  que	
  pour	
  
mourir	
   encore	
  »	
   et	
   «	
  dont	
   les	
   esclaves	
   /	
   Sont	
   les	
   âmes	
   ayant	
   cherché	
   à	
  
s’exiler	
   de	
   la	
   dimension	
   de	
   l’âme	
  ».	
   Mais,	
   note	
   miséricordieuse,	
   une	
   des	
  
nombreuses	
  que	
  Maxence	
  Caron	
  ne	
  cesse	
  d’ajouter	
  à	
  son	
  œuvre	
   immense,	
  
«	
  par	
   la	
   Différence	
   fondamentale	
   au	
   cœur	
   de	
   l’être	
   d’homme	
   le	
   Principe	
  
appelle	
  /	
  Avant	
  que	
  ne	
  soit	
  décidé88	
  ».	
  	
  

C’est	
   à	
   saint	
   Paul	
   alors	
   de	
   commenter	
   davantage	
   cette	
  miséricorde	
   en	
  
relisant	
  la	
  strophe	
  du	
  Dies	
  irae	
  affirmant,	
  en	
  traduction	
  française	
  :	
  «	
  Toi	
  qui	
  
as	
  absous	
  Marie-­‐Madeleine,	
  et,	
  au	
  bon	
  larron,	
  exaucé	
  les	
  vœux,	
  à	
  moi	
  aussi	
  tu	
  
rends	
  l’espoir.89	
  »	
  

Se	
   paraphrasant	
   soi-­‐même,	
   saint	
   Paul	
   redit	
   ici	
  :	
   «	
  Le	
   Transcendant	
  
Trinité	
  et	
  qui	
  est	
   le	
  Père	
  /	
  C’est	
  dans	
   la	
  Métadiaphore	
  du	
  Fils	
  qu’il	
  nous	
  a	
  
choisis,	
  /	
  C’est	
  en	
  lui	
  qu’il	
  nous	
  a	
  choisis	
  dès	
  avant	
  la	
  création	
  du	
  monde	
  /	
  
Pour	
  que	
  nous	
  soyons	
  saints	
  et	
  irréprochables	
  devant	
  son	
  Visage.90	
  »	
  	
  

Le	
  poëte	
  Maxence	
  Caron	
  écoute	
  ensuite	
  sa	
  propre	
  voix	
  diaphorique	
  et	
  se	
  
joint	
  à	
  la	
  parole	
  apostolique	
  des	
  saints	
  Pierre,	
  Jean	
  et	
  Paul	
  afin	
  de	
  terminer	
  
son	
   Envoi	
   par	
   Le	
   Chœur	
   quadriloge	
  où	
  «	
  la	
   Vérité	
   dit	
   à	
   l’âme	
   pétrie	
   dans	
  
l’Image	
   théodore	
   et	
   qui	
   se	
   sait	
   accrescente	
  :	
   /	
   ‘Convertis-­‐toi	
   et	
   je	
   te	
  
convertirai	
  !’91	
  »	
  	
  

Dies	
  irae,	
  le	
  Jour	
  de	
  la	
  colère,	
  mais	
  «	
  les	
  fils	
  du	
  Principe,	
  /	
  Les	
  enfants	
  de	
  
la	
  Différence	
  théologale	
  /	
  Tout	
  dardants	
  de	
  diaphoricité	
  /	
  sont	
  extraits	
  de	
  la	
  
grande	
   tribulation.	
   (…)	
   Chacun	
   rejoint	
   l’Eglise	
   /	
   Et	
   habite	
   ainsi	
   un	
   amour	
  
devenu	
  la	
  toute-­‐clarté	
  conductrice	
  dans	
  la	
  Lumière	
  /	
  directrice.	
  L’Eglise	
  est	
  
l’assemblée	
   des	
   hommes	
   repris	
   par	
   la	
   lumière	
   finale	
  :	
   Ils	
   sont	
   unis	
   par	
   la	
  
Transcendance	
  à	
  la	
  Transcendance,	
  /	
  Ils	
  sont	
  unis	
  par	
  la	
  Trinité	
  à	
  la	
  Trinité,	
  
/	
   Ils	
   sont	
   unis	
   par	
   la	
   lumière	
   à	
   cette	
   lumière	
   qui	
   enlancée	
   à	
   soi	
   accroît	
  
infiniment	
  son	
  /	
  Eclat92».	
  	
  

Juste	
   avant	
   l’acrostiche	
   sur	
   la	
   demande	
   du	
   Notre	
   Père	
   «	
  Sanctificatur	
  
nomen	
  tuum	
  »,	
  le	
  poëte	
  déclare	
  :	
  «	
  L’être	
  d’homme	
  porte	
  sur	
  soi	
  la	
  signature	
  
de	
  Dieu,	
  /	
  Le	
  blanc-­‐seing	
  du	
  sein	
  de	
  Dieu	
  –	
  et	
  c’est	
  la	
  liberté.	
  (…)	
  Elle	
  est	
  de	
  
quoi	
  dire	
  Oui	
  à	
   l’Essence	
  surexcelsive.	
  A	
   la	
  clarté	
  de	
   la	
   lumière	
  qui	
   lève,	
   je	
  
suis.	
  (…)	
  C’est	
  la	
  philosophie	
  pour	
  la	
  première	
  fois.93»	
  	
  

Et	
  le	
  livre	
  tout	
  à	
  fait	
  exceptionnel	
  qu’est	
  La	
  Transcendance	
  offusquée	
  de	
  
Maxence	
   Caron	
   se	
   termine	
   par	
   ces	
   paroles	
  :	
   «	
  La	
   Vérité	
   appelle,	
   et	
   elle	
   te	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
88	
  id.,	
  p.	
  1003.	
  
89	
  id.,	
  p.	
  1007.	
  
90	
  id.,	
  p.	
  1010.	
  
91	
  id.,	
  p.	
  1022.	
  	
  
92	
  id.,	
  p.	
  1028.	
  
93	
  id.,	
  p.	
  1040.	
  	
  



	
   22	
  

nomme	
  ;	
   /	
   Viens,	
   avance-­‐toi	
   et	
   règne	
   par-­‐dessus	
   les	
   univers.	
   /	
   La	
  
philosophie	
  n’avait	
  pas	
  encore	
  commencé,	
  /	
  	
  C’est	
  fait.	
  /	
  	
  Maxence.94	
  »	
  

	
  
*	
  *	
  *	
  

	
  
Nous	
   n’avons	
   pu	
   offrir	
   ici	
   qu’une	
   lecture	
   rapide	
   et	
   partielle	
   de	
   cette	
  

œuvre	
   magistrale	
   et	
   hors	
   norme	
   qu’est	
   La	
   Transcendance	
   offusquée.	
  
Espérant	
  n’avoir	
  pas	
  trop	
  offusqué	
  son	
  génial	
  auteur	
  Maxence	
  Caron,	
   il	
  ne	
  
nous	
   reste	
  qu’à	
   inviter	
   le	
   lecteur	
  de	
   ces	
   lignes	
   à	
   commencer	
   la	
   lecture	
  du	
  
livre	
  s’il	
  ne	
  l’a	
  pas	
  déjà	
  fait,	
  et	
  à	
  s’initier	
  ainsi	
  à	
  ces	
  vérités	
  essentielles	
  que	
  
nous	
  présente	
  le	
  maxencéisme,	
  ce	
  Système	
  Nouveau	
  de	
  la	
  Pensée,	
  de	
  l’Art	
  et	
  
de	
  l’Histoire	
  passée,	
  présente	
  et	
  à	
  venir.	
  	
  

	
  
Jean-­‐Jacques	
  Flammang	
  SCJ	
  

	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
94	
  id.,	
  p.	
  1041-­‐1042.	
  	
  	
  


