La Vérité captive - De la philosophie. Cette ceuvre
n’est pas « la plus importante du dernier demi-siecle »,
et ce n’est pas dans ces catégories qu'il faut penser : ce

livre absolument nouveau, inaugurant une renaissance,
laissant son siecle, cela va sans dire, mais tous les autres
derriere soi, est I'ceuvre ou pour la premiere fois la
philosophie commence. Contre ce fait qui dépend de la
Vérité, et pas méme de moi, personne ne peut rien.

Maxence Caron : De l'art comme résistance
a l'implication politique, p. 404.

La Transcendance offusquée - De la philosophie

Dans son nouveau livre!, Maxence Caron poursuit ce qu’il a commencé
dans La Vérité captive : une toute nouvelle interprétation de la philosophie
et I’élaboration de son « Systeme nouveau de la Pensée, de I'Art et de
I'Histoire passée, présente et a venir» déja en partie présenté dans une
quinzaine de volumes publiés. Il faut spécifier I'expression son Systéeme, car
il ne s’agit pas d’'un nouveau systeme qui s’ajouterait aux autres déja
existants : il s’agit plutot du Systeme de la Pensée, comme I’écrit a plusieurs
reprises Maxence Caron lorsqu’il note : « La philosophie n’avait pas encore
commencé. C’est fait.2 »

Le Systeme présenté n’est pas simplement le résultat du travail énorme
que le philosophe a dii investir pour élaborer cet ceuvre, il vérifie aussi ce
qu’affirme 1'Ode de Salomon : « La pensée de la Vérité m’a conduit, Je I'ai
suivie et n’ai pas erré.? » Alors que beaucoup ont vu la manifestation du
Principe et 'ont fui pour éviter de croiser son Regard, Maxence Caron en
parle ouvertement, clairement, quitte a étre considéré «comme un
étranger* » par ceux qui se disent philosophes ou penseurs.

« La Transcendance offusquée » se présente comme une relecture tout a
fait originale de la discursion a I'age classique : sur la base de notions qui

1 Maxence Caron : La Transcendance offusquée - De la philosophie. lle Partie :
Ontopsychanalyse de I’Age classique, Paris, Les Belles Lettres, 2018. 1042 pages. ISBN
978-2-251-447759

2id., e.a. p. 1042 ; et le texte mise en exergue.

3id,, p. 25.

4id., p. 25.



sont expliquées, Maxence Caron analyse Descartes qui entre dans la totalité
de distraction pour «aveugler®» face au Principe; Pascal qui a peur de
penser et finit par « interdire® » d’aborder par la pensée la Transcendance ;
Leibniz qui révolutionne la pensée, mais pour le pire, et parvient a
« effacer” » tout ce qui concerne le Transcendant pour ne garder que le
transcendement ; Kant enfin qui fixe la reptilité, en fait la doctrine qu'’il
consomme et réussit a « assourdir® » tous ceux qui désirent encore parler
de Dieu.

Ces développements illustrent et analysent a la fois cette discursion
moderne qui n’a de cesse « qu’elle se soit vue approfondir intégralement
I'offuscation de la Différence fondamentale et transcendentale: Ila
discursion court, mais elle ne se regarde pas ; elle ne se regarde jamais, elle
ne regarde jamais penser la pensée... ces paupieres ne s’ouvrent que pour
convoiter I'unique référent et qu’elle détache de sa cause en offusquant la
Différence fondamentale du Transcendant et du transcendement? ».

Discursivité transcendementale mais jamais transcendantale, la
philosophie moderne aboutit a « cet ordre outre-humano-moderne, a cette
nodernité dont tout I'Etre a été chassé!0 » et dont le fruit est « de faire
marcher le singe debout et 'homme a quatre pattes ».

Heureusement le maxencéisme 11 - c’est ainsi que l'on nomme
désormais la pensée ontodiaphorique fondamentale de Maxence Caron -
heureusement le maxencéisme regarde au fond de la possibilité de la
pensée et du Principe de cette possibilité pour rencontrer la pensée qui
connait, en se connaissant, la Transcendance antéréelle du Créateur.
Désormais donc « la Vérité n’est plus captive : le Principe Transcendant, la
pure splendeur de son irréductible Différence est apparue en toute
rationalité comme la possibilité méme de la rationalité et dans son essence
souveraine, elle est apparue comme la constitution méme de la penséel? ».
L’essence propre de la Transcendance cesse ainsi d'étre offusquée: la
grandeur du Principe est assumée et sa Différence fondamentale aimée.

Avoir reconnu l'acte d’obliviscence par lequel a sévi et s’est perpétrée
une méme et multiséculaire volonté d’offuscation de la précédence
diaphorique propre au seul Essentiel, c’est le point de départ des analyses

5id., p. 323-481.
6id., p. 483-619.
7id., p. 621-758.
8id., p. 759-930.
?1id. p. 40.

10id., p. 41.
11id,, p. 75.
12id.,, p. 45.



éclairantes de Maxence Caron, suite a La Vérité captive ou il avait déja
dressé la nosologie fort (im)pertinente de I'outre-modernité. Si la
postmodernité a montré I’humain qui a oublié le Principe, l'outre-
modernité éclaire comment par choix systématique en faveur du pire et du
mauvais le Principe est oublié. Toute cette évolution vers le pire est
préparée par la discursion moderne dont La Transcendance offusquée
procede a une ontopsychanalyse montrant comment I’'ame, la pensée, le
cogito pourtant au centre de l'intérét, ne sont jamais vraiment saisis comme
réflexivité et donc finalement méconnus dans leur différence ontologique.

On I'a remarqué : pour exprimer le Systéme nouveau, Maxence Caron
forge de nouveaux concepts et se sert de néologismes dont le sens apparait
au cours de la lecture du texte dense, mais rédigé dans un style transparent,
lumineux, harmonieux si différent de celui des discours outre-modernes
contemporains offusquant la Transcendance.

A partir du latin «obliviscor » (j’oublie), Maxence Caron définit
'obliviscence!3 qui au cours de I'age classique n’est pas un simple oublij,
mais bien I'oubli fondamental, cette action de mettre en face de soi (ob) ce
que l'on a effacé (livi), dans une maniere de satisfaction de ne pas voir,
exprimée par la forme déponente du verbe « obliviscor », forme qui met au
ceeur du verbe la présence intéressée du sujet a I'origine de I'action. C’est
donc bien le sujet qui oublie, qui efface, et I'obliviscence se comprend
comme acte de mépris envers la Vérité, effacement progressif de la
Différence fondamentale, mis en ceuvre apres I'ere dodécapostolique qui se
clot avec saint Thomas et saint Bonaventure.

Ces deux grands penseurs du XIII¢ siecles avaient en effet uni en leurs
pensées les douze sieécles de gloire panoranoétique qu’avait inaugurés la
rupture introduite par la foudre de I'’Evangile en qui la Différence a dit sa
Parole.

Pendant douze siecles - Maxence Caron forge le concept de
« Dodécapostole diaphoriquement suspendues par-dessus le monde et le
temps » pour les désigner - pendant douze siecles prirent donc fin les
avatars du monotone et vain immanentisme antique, celui du Tao comme
celui des Présocratiques et de leurs dérivés helléniques.

Tous les termes forgés a partir du grec « diaphora » se réferent a la
différence ontologique et tiennent une place centrale dans le Systeme
nouveau, de sorte que le maxencéisme peut se dire aussi le Systeme du
Diaphorisme transcendantal.

A partir de 1277, année charniere pour la conception maxencéiste de la
marche de la pensée, est apparue avec le scotisme une ere nouvelle qui

13id,, p. 71.



devait durer jusqu’au début du XXle siecle, plus précisément jusqu’a
I'apparition du Systeme nouveau. Maxence Caron subdivise cette ere en
plusieurs étapes : « De Duns Scot a Montaigne I'immanentisme obliviscent
ternit le Sens ; puis de Descartes a Kant la Transcendance du Théodiaphore
est effacée, offusquée ; enfin de Holderlin & Heidegger la Différence de I'Etre
est intégralement rouverte, puis souillée par les disciples de cette
phénoménologie au service de l'inversion de tout et de I'affirmation de
I'immanence référente.1# »

De cette ére intermédiaire entre les grands penseurs du Xllle siecle et le
Systeme nouveau du XXle, La Transcendance offusquée présente l'age
classique pour en faire l'ontopsychanalyse et pour montrer comment
I'offuscation de la Transcendance procede bien de choix et de décisions
précises. Chez Descartes d’abord.

DESCARTES : AVEUGLER

Partant du cogito qui devrait pourtant montrer qu’« étre substance
réflexive, c’est manifester avec soi la différence radicale au sein de laquelle
on est tenul® », «l'idiotique réveur au poéle » se passe de «la teneur
essentielle diaphorique et antéréelle du Principe afin d’établir une doctrine
qui abolit la pensée dans I’érection d’'un systeme physique demandant un
exercice exclusif a méme le transcendement!® ». Pour se faire « maitre et
possesseur de la nature » Descartes pose le cogito comme fondement, dont
il entrevoit certes la réflexivité et son diaphorisme, mais qu’il finit, une fois
sa physique fondée, par négliger pour oublier a la fois la différence réflexive
que le cogito incarne et la Différence fondamentale qu’il désigne.

Notons que du cogito 'ere Dodécapostolique avait déja parlé: saint
Augustin y était revenu a cinq reprises. Mais la se laisse aisément voir
« 'assomption de la dimension réflexive et la tache de la pensée en tant que
relation a la Différence fondamentale dont I'Initiative, transcendantale par
soi, est a la fois intimement et objectivement pour 'homme structure et
révélation!” ». Saint Augustin voulant connaitre Dieu et 'ame ne s’appuie
pas sur le cogito comme le fait Descartes, uniquement pour fonder de
maniere pragmatico-immanentiste la réduction de la philosophie a la
physique et I'activité humaine a une physiologie, physique des passions. La

14id, p. 72.
15id., p. 44.
16 id., p. 347.
17 id., p. 464.



méditation cartésienne du cogito en effet ne fait ni entrer en Diaphorisme ni
penser le caractere transcendantal de la Différence fondamentale et de la
diaphoranoese ; elle ne porte donc pas vers la recherche de Dieu ni vers la
« connaissance de Dieu que demande Dieu afin que de sa Différence
fondamentale nous puissions recevoir l'initiative de sa Métadiaphore,
I'initiative de sa Paradidonodiaphore!8 ».

Descartes se décide plutot contre la Vérité, ne regardant jamais la
teneur diaphorique de la réflexivité, ni du Principe sur lesquels pourtant — a
lire les II¢ et IIle¢ Méditations - repose la totalité de son ceuvre. Et Maxence
Caron de résumer: «Descartes fait de la réflexivité un instrument
d’expression pour le transcendement et non l'occasion panoranoético-
diaphorique d’'un approfondissement nécessaire a qui veut que soit non la
physique ou le détournement de la philosophie dans la métaphysique au
service de la physique, mais a qui veut que soit en vérité la philosophie.1® »

On comprend : pour se rendre « maitre et possesseur de la nature »,
Descartes réduit la philosophie a cette métaphysique qui fonde la physique
sur les effets du Principe, en oubliant Celui-ci, son antéréalité et son essence
possibilisatrice. En conséquence, la Vérité reste captive et la Transcendance
offusquée : le Principe Transcendant ne lui est pas plus qu’« un appui, un
moyen et un instrument pour connaitre le transcendement et pour affirmer
le transcendement afin de n’établir qu’en lui la pensée et l'exercice de la
pensée?? », Ayant encore entrevu la Transcendance, Descartes qui enfant
aimait « un fille qui était un peu louche?! » ne voit, adulte, que d'un ceil la
Transcendance dont il emprunte uniquement les effets, tout en offusquant
son Essence pour finir par aveugler ceux qui désirent s’adonner encore a la
vraie philosophie. « Entrepreneur d'immanentisme », le premier philosophe
de la modernité étale dans son Discours de la méthode ses préférences qui
préparent ce terrain ontodiaphoriquement oblivisqueux si cher a tous ceux
qui le suivent.

Pour Descartes, Dieu existe bien: il lui permet le réagencement des
sciences pour une organisation générale du transcendement, mais la
Transcendance diaphorique, la Différence fondamentale, ne bouleverse en
rien le fond de la vie ou les lignes de I'existence individuelle. Autrement dit :
« Que Dieu existe permet au cartésien d’essayer cette chose extraordinaire
qui consiste a ne plus jamais penser a Lui ». L’ « évidence » du Principe n’est
pas regardée « comme une présence de précédence dont I'antéprédication
impregne la possibilité méme que, panoranoese, je pense et sois toujours

18 ibid.

19 id., p. 336.
20 id,, p. 338.
21id,, p. 323.



déja dans la réflexivité en qui est éployée toute pensée; I’ « évidence »
cartésienne en laquelle est regardé le Principe n’est pas ici un motif de
reconnaissance de I'antécédence possibilisatrice dont dépend I'ontoréflexi-
vité diaphorique méme sans laquelle est impossible la moindre pensée ou la
moindre sensation » ; '« évidence » apparait au contraire pour ne sauter
aux yeux (étymologiquement : ex-videre) qu’afin de ne plus étre prise en
vue et de ne précisément point constituer un motif d’'intérét pour la
pensée. »

La pensée ne regarde donc pas sa réflexivité et est invitée a ne pas
s’occuper de la Vérité. Le Sens de celle-ci, Descartes le confie désormais a la
religion et instaure ainsi le dualisme entre foi et savoir qui fera en sorte que
la pensée ne s’intéresse pas a la Substance du Transcendant, mais reste
enfermée dans cet immanentisme dont le monde s’impregne de plus en plus.

Le lecteur remarquera sans doute 'absence d’un philosophe moderne,
pourtant fort populaire en notre « nodernité » outre-moderne. Maxence
Caron note: « Parmi les suiveurs littéraux du cartésianisme, il y a ce
minuscule Spinoza dont il est réellement inutile de faire le moindre cas et
qui, en éplucheur de haricots, ne représentant rien sur le plan historique,
n'est rien d’autre qu'une note applicative et aveugle au bas de la page
cartésienne, et rien qui puisse retenir I'attention magistrale du Diaphorisme
transcendantal.?2 » Dont acte.

Passons alors au deuxieme représentant de ce qui depuis le refus
cartésien d’occuper la pensée a la Transcendance n’est plus de la
philosophie, mais bien de la « philosophiscariote?? », qui trahit la vraie
philosophie en enfermant la raison dans Il'immanentisme du
transcendement, quitte a confier Dieu au ceceur : Pascal.

PASCAL : INTERDIRE

A bien lire Pascal, on remarque qu’il n’emploie la raison qu’a délaisser la
raison et a laisser agir une autre dimension que la raison ne doit pas
connaitre. Ainsi, en choisissant un des deux pdles du « cartésien dualisme
adiaphorique entre la foi et la raison?* », il interdit a la pensée tout exercice
hors du champ de transcendement et par cette décision ne fait que
renforcer I'immanentisme cartésien.

22 id,, p. 469.
23id., p. 468.
24 id,, p. 486.



Autrement dit: la Vérité «en qui sont unies la foi et la raison sans
aucune distinction telle qui puisse conduire a leur séparation?> » n’intéresse
pas Pascal. Si son apologétique dit bien qu’il est préférable de croire, elle ne
prouve pas cette attitude et ne permet pas non plus de la comprendre. Il fuit
dans l'action morale pour ne pas avoir besoin de penser le Principe, et
Maxence Caron d’ironiser : « Personne n’a jamais vu que I'auteur a qui on a
fabriqué un livre de « Pensées » ait lui-méme un jour pensé.26 »

Le fameux Mémorial atteste bien cette peur de la pensée de la Différence
transcendantale. Certes, Dieu y est nommé, mais non pas comme Principe
transcendant, non pas « selon Son Nom (Ex 3, 14), mais simplement comme
«le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob» (Ex 3, 16).27 » Tout est ainsi
disposé « pour interdire a la pensée la relation a I'Essence comme telle28 ».

« Le silence éternel des espaces infinis » livre un autre exemple de cette
peur de penser. Ce silence aurait pu devenir pour Pascal I'occasion la plus
efficace de prendre conscience de son ame, car face a ce silence il n'y a que
la pensée, «la conscience de la conscience - c’est-a-dire sa réflexivité2? »,
mais Pascal avait « déja choisi de ne pas penser la dimension de la pensée »
ou parait la précédence de la diaphoranoese et la différence réflexive qui
aurait arraché « naturellement» sa raison a l'objet immanentiste pour
I'attacher au champ supra-naturel. Pascal refuse donc cette occasion, tout
animé par la présupposition héritée de Descartes et du jansénisme
cartésien « qui doit relier toute raison, toute la pensée, a la zone de
transcendement3? » en oubliant et en offusquant la Transcendance.

Sans cesse Pascal est ainsi « dans la peur de regarder vers ce qui est au
centre de la pensée, tout comme vers la pure Différence principale de la
Transcendance ». Ses Pensées ne sont que « la mise en ceuvre de la peur de
la pensée3! » débouchant sur une pragmatique qui ne parle pas du Principe,
mais bien de la condition humaine. C’est ce repli sur la condition d’homme
qui interdit a Pascal le regard sur I'étre d’homme en qui s’éploie la
réflexivité faisant signe vers la Transcendance. Certes, Pascal considere
'effet de la présence de la Transcendance, mais il I'affecte a la seule tache
« d’éclairer le champ de 'immanence transitive anthropique c’est-a-dire les
paradoxes de la condition humaine3? ». Agissant ainsi, il se sépare de ce qu'il
a désigné comme essentiel dans le temps méme qu'’il le désigne tout en

25 id., p. 485.
26 id., p. 518.
27 id., p. 614.
28 id., p. 614.
29id., p. 518.
30 id., p. 518-519.
31id., p. 619.
32 id., p. 586.



oubliant de regarder I'Essentiel comme essentiel, et le Principe comme
pleine principialité.

Redit dans le langage du Diaphorisme transcendantal : Pascal s’interdit
de penser ce dont I'’étre d’homme dépend intégralement, car il présuppose
comme aveugle fondation de sa doctrine la fracture entre la pensée et la
Vérité. La Différence fondamentale s’évanouit ainsi «vers le haut dans
I’évaporation pour une pensée qui ne la veut pas connaitre, vers le bas dans
la coincidence avec la fondation du champ de transcendement méme33 ».
Aussi la racine de la concupiscence, Pascal ne la place-t-il pas dans un
mauvais choix délibéré opéré par un moi aveugle a sa propre réflexivité,
mais bien dans la structure méme du moi. C’est pour lui I'alibi de n’avoir
pas a penser I’'ame, vu que le seul élément de supra-naturalité qu’il permet a
sa raison d’adopter est le péché originel. Toute possibilité d’entrer dans la
différence propre de I'étre d’homme est ainsi contournée et toute marque
de Transcendance effacée au sein d’'une amartiopraxie, une pratique du
péché.

En résumé, « Pascal veut que 'ame soit intégralement peccamineuse et
radicalement imparfaite pour que toute recherche fondamentale soit
interdite et que la pensée soit réduite au champ de transcendement et a
I'amartiopraxie3# ».

Toute spontanéité pour le bien est absolument impossible a 'homme :
I'étre d’homme est plein de concupiscence et donc rempli de mal. Cette
proposition dénuée de nuance et tombant sous le coup du manichéisme ou
d'un certain gnosticisme, «ne tient aucun compte de I'’eikautopoéme
paradidonodiaphorique qui rend possible I'éploiement réflexif de la pensée,
I’épansion fractale réflexive, c’est-a-dire tout simplement la pensée au sens
le plus abondant de ce qu’elle contient; elle ne tient aucun compte de
I'image archodiaphorique que porte en soi, par voie de Métadiaphore, la
différence réflexive en qui vit la substance excelsive de I'ame, et cette
substance excelsive n’est possible que parce qu’elle est rattachée a la
superexcelsitude de la Transcendance diaphorique en qui I'étre d’homme
est prononcé c’est-a-dire tenu et porté3> ».

Remarquons que les vocables que Maxence Caron forme a partir du grec
lui permettent d’exprimer le fait que 'homme est créé a I'image de Dieu
(eikautopoéme) et que dans sa différence fondamentale (diaphorique ou
encore archodiaphorique) Dieu se communique (métadiaphore) a '’homme
qui peut L’accueillir comme Différence fondamentale (paradidonodiaphore)
parce que par sa pensée il est ouvert au tout (panoranoese). Ce sont la les

33id., p. 587.
34id., p. 592.
35 id., p. 588-589.



theses fondamentales sur lesquels revient constamment le maxencéisme
assumant ainsi la pensée des saints Augustin, Thomas, Bonaventure a
I'ceuvre pendant I’ere glorieuse de la Dodécapostole.

Encore un mot sur I'’emploi de la Bible si chere a Pascal. Il est vrai qu’en
ses pages se lit la chute de I'homme, mais il n’est pas moins vrai que Pascal
« use de I'explication par la Bible en en avancant certains aspects qui sont
utiles a ses préjugés obliviscents, afin de supprimer - tournant I'Ecriture
contre I'Ecriture - toute pensée des objets diaphoriques mémes que
présente la Bible et qu’elle offre au devoir de pensée... Pascal joue en réalité
la chute contre tout le reste de I'Ecriture ou le commandement est inscrit a
chaque page de connaitre la Transcendance de Dieu et la profondeur de la
pensée a laquelle un tel Principe s’adresse3® ».

Pascal s’ingénie donc a faire du moi, qu’il proclame « haissable », un
élément enraciné dans le mal plutot qu'un élément égaré ne retrouvant pas
son enracinement de bénignité dans sa dimension diaphorique excelsive. Il
ferme ainsi la voie d’acces a 'ontodiaphoréité réflexive, et le moi ne lui
apparaitre plus comme image pensable d'un Principe Transcendant
possibilisateur.

Et qu’en est-il du prétendu augustinisme si présent au XVIIe siecle, chez
Pascal et tout le courant janséniste profondément influencé par la pensée
du grand docteur de I’Eglise ? Certes, on lit saint Augustin, mais de seconde
main, et surtout dans des références a ses derniers écrits, ses ceuvres
antipélagiennes et polémiques «dans un déni systématique des
profondeurs spéculativement diaphoriques de sa pensée3” ». Gilberte nous
informe que son frere « ne s’est jamais appliqué aux questions curieuses de
la théologie, et il a mis toute la force de son esprit a connaitre et a pratiquer
la perfection morale chrétienne3? ». Aux traités pensants de saint Augustin,
dont notamment le De Trinitate, Pascal n’a pas attribué d'importance et il
n’a jamais voulu lire sérieusement saint Thomas dont il ne regarde I'ceuvre
que pour répondre en polémiste a la lecture appauvrie du thomisme de la
part des théologiens jésuites.

Pour conclure cette présentation trop breve de l'analyse originale que
présente Maxence Caron de Pascal, retenons que ce dernier est bien un
représentant classique de ces siecles spéculativo-schismatiques ou la Vérité
est offusquée par une pensée qui délaisse la Transcendance pour ne penser
plus que le seul transcendement.

36 id., p. 589.
37 id., p. 484.
38 id., p. 616.



En interdisant ainsi de penser vraiment, Pascal confirme le dualisme et
I'immanentisme cartésiens et prépare le terrain a cet autre qui effacera
totalement la Transcendance : Leibniz.

LEIBNIZ : EFFACER

Le jeune Leibniz vient a Paris ou il est accueilli dans la famille de Pascal
et y étudie les écrits de celui qu’il considere étre un vrai génie. Il constate
vite que méme si Pascal interdit la pensée de la Transcendance, dans sa
pensée le souvenir de ce refoulement de sa Présence a laissé des traces.
L’'idée d’'une physique intégrale, science ultime et explication absolue de
tout, n’était pas envisageable pour Pascal. Ce sera la tache de Leibniz de la
rendre possible en effacant définitivement toute trace de la Différence
fondamentale du Transcendant afin de «laisser libre cours structurel et
dynamique au transitivisme des modeles mathématiques3® » et de ne
retenir pour divin que ce Dieu-harmonie consistant a refléter la totalité et
chacune des monades.

Avec Leibniz nous atteignons « l'affaissement final du divin a niveau de
transcendement et la Dbiffure prononcée a I'endroit de toute
». X T« C ibniz,
Transcendance ». Et Maxence Caron de constater Apres Leibn
Nietzsche n’invente rien qu'un hurlement, et (...) Hegel ne produit rien
qu’'une organisation minutieuse de ce que I'auteur de la Théodicée n’a donné
qu’en de grands axes a la fois ontologiquement précis et structurellement
généraux.0 »

C’est donc bien Leibniz qui, selon le maxencéisme, efface tout regard
pour le Transcendant et pour la dimension de sa Différence fondamentale
afin de déduire une divinité assez plate pour que I'on ne pense pas a sa
consistance propre, a sa Substance, mais qu’on la confonde avec le monde
ou la structure et les principes de la nature. Sans verticalité diaphorique,
cette divinité leibnizienne est suffisamment aplanie pour pouvoir fusionner
avec le transcendement et disparaitre ainsi de toute pensée et de toute
philosophie.

A la fin de sa vie, Leibniz, étrangement, fait cet aveu d’« avoir toujours tu
ses doutes pour ne pas paraitre trahir sa cause*! ». Sa cause lui était donc
plus importante que la Vérité. Et cette cause, c’est bien I'immanentisme

39id., p. 625.
40 id,, p. 626.
41d,, p. 629.

10



intégral, offusquant le Transcendant pour ne mettre en valeur que les
schemes du transcendement qui recoit ainsi, pour la premiere fois, une
structure de déité. « Qu'importent les doutes pourvu que soit préservée la
cause immanentiste !42 » Et Maxence Caron d’interroger le lecteur: A ces
conditions quelle valeur encore accorder désormais a la moindre démarche
spéculative « quand tout est décidé par les tables de la loi révolutionnaire
immanentiste...43 » ?

Pour Leibniz, la philosophie n’est donc plus la pensée de la Différence
fondamentale, mais bien celle du transcendement ennuyeusement réfléchi
dans l'unitotalité physique fondée sur un mode opératoire - le calcul
intégral et infinitésimal - qu’il a déduit des écrits de Pascal. Le Dieu de
Leibniz, pris dans le champ de transcendement, ne peut vouloir que
I’'harmonie de ce transcendement et n’est donc plus rien d’autre que «le
modérateur équationnel d'une arithmétique des compossibles** ».

Le systeme de Leibniz «ne pense ni Dieu, dont il efface la
Transcendance, ni la conscience, dont il tait la réflexivité fractale; en
revanche il pose le champ de transcendement comme mesure de Dieu, qui
par définition et par essence rend possible en sursubstance décisive la
présence des transitivités immanentes, et de la conscience réflexive, dont le
recul panoradiaphorique n’est nullement réductible ou inscriptible en cette
survalorisation du champ de transcendement a la continuité duquel Leibniz
veut tout aménager+>. »

Malgré ces vérités fondamentales qu’a 'époque personne ne soulignait,
on ne reviendra plus apres Leibniz sur I’état intégralement immanentiste
du questionnement philosophique, mais on ne fait que le confirmer et le
renforcer sans plus aucun étonnement ni aucun esprit critique.

Le dieu leibnizien est certes encore un dieu personnel, mais un dieu
dont la liberté a toujours déja choisi le transcendement : parmi toutes les
combinaisons possibles, sa liberté se voit contrainte de choisir la meilleure.
Deux lectures alors se présentent: une lecture mécanique-dynamique et
une lecture morale.

La premiere nous présente un « Dieu » démiurge qui ne fait que réaliser
un modele, et c’est alors ce modele qui est le véritable Dieu pour ce Dieu
dégradé en simple exécutant.

De l'autre coOté, la lecture morale nous présente un Dieu qui doit choisir
le meilleur entre plusieurs modeles convenables. Loin d’étre libre, ce Dieu

42 id,, p. 630.
43 id,, p. 650.
4 id., p. 634.
45 id., p. 634-635.

11



ne fait que suivre la nécessité que lui impose le transcendement, et toute
morale et toute liberté du choix théologique disparaissent « par rapport a la
précédence du champ de transcendement par lequel le dieu leibnizien est
nécessité et dont ce dieu est ainsi nécessiteux#e ».

En conséquence, le transcendement devient la seule véritable référence
et la seule véritable sacralité a laquelle est soumise la totalité, de
I'infiniment petit a I'infiniment grand.

Tout ce qui pourrait encore désigner 1’élément diaphorique, la
Différence fondamentale, est désormais occulté, effacé. Comme l'art par
exemple, qui fait signe vers le Transcendant: « aux yeux fanatiques de
Leibniz » la perte d’'une belle machine « est plus déplorable que celle d’'un
tableau de Holbein#7 ».

Le maxencéisme voit en Leibniz celui qui « incarne, résume et accomplit
d’un seul trait ce siecle des « Lumieres » qu’il inaugure et ou il meurt apres
I'avoir déja entierement dessiné, parcouru, dicté, déterminé et faconné : nul
apres lui au XVIII¢ siecle n’atteindra le degré de fermeté, de sérieux et
d’organisation auquel a atteint la révolution que porte I'immanentisme
leibnizien ; le siecle des « Lumieres » répétera les présupposés de Leibniz de
telle maniere, constituera tel écho, toujours affaibli et toujours moins
radical, jusqu’a la conflagration a laquelle son disciple Kant le fait parvenir
et accomplit sa dynamique obliviscente.*8 »

Avant de passer a Kant, disons encore un mot sur la conscience telle que
Leibniz la congoit. L’esprit de 'homme lui est certes encore «l'image de
Dieu», mais «non pas comme différence réflexive que traverse
I'archodiaphoréité divine, non comme ce lieu d’infini recul ouvrant sur
I'infinité principielle, non comme cet espace diaphorique dans la dimension
duquel il s’agit de séjourner et d’étre maintenu par ouverture a la
dimension d’ame afin de se laisser toucher par la notion seule possible et
nécessaire d’'un Principe absolument Différent de la totalité et de tout*? ».
Comme il se contente de penser le Principe comme acte de production,
d’harmonisation, de modération de la totalité et de tout, Leibniz pense aussi
I'homme a l'image de ce dieu, soumis a la mécanique métaphysique,
identifié 3 ’Ame du monde, miroir actif et productif du transcendement
diffusif. Contournant ainsi la réflexivité propre a la conscience humaine,
Leibniz ne voit en celle-ci que la seule fonction de formuler 'ordre des
phénomenes a I'image de son dieu. L’idée ne touche en elle-méme aucune
vérité, elle vit dans un monde privé et n’atteint I'objectivité que par mesure

46 id., p. 646.
47 id., p. 652.
48 id., p. 651.
49 id,, p. 744.

12



du transcendement absolu, autrement dit dans la relation immanentiste
avec les autres idées.

La personnalité du Principe s’efface donc pour laisser une « Ame du
monde » ouvrant la donation et la phénoménalité. Et Maxence Caron de
résumer: «Ignorer a ce point linitiative propre du Logos et de sa
Paradidonodiaphore en qui s’ouvre la pensée, ignorer la centralité
préincarnative que décide pour 'homme le Logos archidiaphorique et qui
est la réflexivité, ignorer cette élection métadiaphorique et ce que révele
ontodiaphoriquement l'ontoréflexivité, voila qui conduit Leibniz a des
affirmations négatrices de I'humain méme>? », et une violence inédite peut
s’ouvrir dans sa suite contre I'intégrité de la personne.

Aussi le « Dieu » de Leibniz ne peut-il pas empécher le mal: il est en
effet si peu divin que le mal métaphysique ainsi que le mal moral et le mal
physique qui en découlent sont des facteurs intégrés et obligatoires au sein
de I'’économie propre a '’harmonie globale dont « Dieu » est 'organisateur,
le promoteur et le créateur. Pour I'auteur de la Théodicée, « Dieu », soumis
au principe du meilleur, ne peut pas ne pas vouloir I'harmonie, et donc pour
I’établir, il ne peut pas « ne pas vouloir le mal>! ».

Un ordre harmonico-immanent s’impose ici arbitrairement et efface
tout ce qui pourrait rappeler la consistance de I'ame libre et ontoréflexive,
ainsi que la Transcendance du Principe qui en est la possibilité. C’est dans
cet immanentisme transcendemental que s’enracine toute la doctrine
historico-pratique de Kant comme Maxence Caron le montrera dans le
chapitre suivant.

KANT : ASSOURDIR

Une lecture étonnamment explicative de 'ensemble de I'ceuvre de Kant
montre comment le philosophe de Konigsberg « ne se pame devant ‘le ciel
étoilé au-dessus de lui’ que parce que ‘la loi morale est en lui’>2»,

C’est 1a l'ultime conclusion de la doctrine de 'immanentisme kantien
pour lequel les jugements esthétiques ne font plus signe vers la
Transcendance, mais manquent leur signification lorsqu’ils « ne sont pas
liés, de pres ou de loin, a des idées morales, car elles sont les seules a
apporter une satisfaction libre>3 ». Tout doit donc aller du sentiment a la

50 id., p. 747.
5tid., p. 750.
52id., p. 927.
53 Critique de la raison pratique, citée par Maxence Caron, ibid., p. 927-928.

13



morale vers le monde: «tout doit aller a la raison pratique et a la
valorisation de la loi morale catégorique qui commande I'immanentisme de
I'action transitiviste et progressiste en fermant tout I'’horizon de
possibilisation diaphorique dont cet ensemble (pourtant) dépend>* ».

Cette fermeture a la Transcendance, oubliée et offusquée, permet a Kant
de parachever I'immanentisme de Leibniz en établissant comme devoir
pour l'étre d’homme cet absolu transcendement qui dans I’'approche
leibnizienne est inhérent a I’harmonie préétablie, mais que Kant fait
provenir des propres facultés intérieures et de l'intimité méme de la
destinée humaine.

La connaissance est désormais définie comme un enfermement dans le
champ de transcendement « dont la possibilité de présence-la n’est jamais
pensée ni ne le sera jamais plus dans l'avenir jusqu’a la fin de l'outre-
modernitéss ».

Le prétendu humble respect qui devant la Vérité et I'étre en soi « recule
en frémissant », expression de la Critique de la raison pure, n’est en réalité
rien autre qu'«une fuite devant la Vérité, une offuscation de son
exigence » lorsque I'esprit doit laisser la Transcendance pour « retrouver sa
joie dans la connaissance de la nature et dans I'ordre qui la gouverne, a quoi
correspond le concept de Dieu®® ». Kant se félicite méme d’identifier la
notion de divin avec le champ de transcendement et, suivant en cela la
philosophie paganique, il « confond, puis synonymise le divin et les effets du
divin, Dieu et I’harmonie du monde 57 », le Transcendant et le
transcendement.

On voit avec quelle limpidité la Transcendance est offusquée, le
transcendement exalté et 'immanentisme intégré a I’humanité comme une
fatalité du destin. Maxence Caron a bien montré les conséquences de ces
transformations dans La Vérité captive a laquelle il fait allusion lorsqu'’il
affirme : « Holderlin subira cette identification de Dieu au transcendement
jusqu'a la folie, la vivant comme une morale et comme la pression
historique de I'immanentisme tout en ne sachant évacuer les rémanences
diaphoriques qu’il ne veut toutefois surtout pas penser : cette oscillation, de
forme onto-schizoide, est le noyau nosologique de I'outremodernité.>8 » La
souffrance de Holderlin témoigne « de la force immanentotrope du monstre
transcendemental libéré par Kant>® ». Ami compatissant de Holderlin, Hegel

54 Maxence Caron : La Transcendance offusquée, p. 928.
55 id., p. 866.

56 id., p. 867.

571id., p. 867.

58 id., p. 928.

59 jbd.

14



prendra alors les mesures pour que soit finalement accomplie parfaitement
« la rotondité de cloture de I'immanentisme achevé®0 ».

Goethe qui avait lui aussi lu Kant, fit remarquer que I’on a « I'impression
de pénétrer dans une piece transparente ». Maxence Caron précise: « en
effet, on n’'y voit que le monde®? ».

C’est bien le résumé de tout le kantisme. Kant, ce naturaliste qui pour
fonder la science de la nature procede a sa fameuse «révolution
copernicienne » consistant a inscrire le choix du dieu leibnizien « au cceur
méme des principes de la connaissance humaine®? » fait disparaitre tout le
Principe transcendant dans les principes et les fonctions du champ de
transcendement, désormais considéré comme seule vérité. La révolution
kantienne n’est que « cette redirection structurelle de toute connaissance
vers le transcendement comme centre intégral et vers I’ambition
immanentiste®® ». La nature devient alors I'ensemble des objets donnés
dans une phénoménologie générale qui limite la connaissance a
I'expérience et I'empéche de s’appliquer aux objets de la « raison pure ».
Pour Kant, I'expérience ne peut se construire que dans le cadre restreint de
la mathaesthesis universalis qu’il élabore - selon les analyses de Maxence
Caron concernant le statut de la mathématique dans l'esthétique - au
chapitre de I'Esthétique transcendantale de la Critique de la raison pure.
Mais ce que Kant ne signale pas dans ce chapitre, et nulle part d’ailleurs,
c’est que pour ériger et promouvoir cette expérience, il se sert de ce qui est
hors de celle-ci, paradoxe de cette «révolution copernicienne » dont la
législation d’assourdissement analytique finit par imposer a toute pensée le
devoir d’oublier la Transcendance.

Et Maxence Caron de constater : « Stimulant comme un aveugle I'usage
immanent de la pensée, Kant assourdit celle-ci et la rend muette a sa
vocation : en un immanentisme ivrogne il fait tituber la pensée dans la
reptilité jusqu’a pleines déchéance et chéance du monstre de l'outre-
monde. »

L’'immanentisme kantien achéve ainsi I’Age classique et ouvre celui de
I'outremodernité. Il n’est pas déplacé ici de « ramentevoir avec une certaine
tendresse les mots de Napoléon affirmant que ‘les prétres valent bien mieux
que les Kant’ ». Ou pour le dire autrement a la suite de sainte Catherine de
Sienne : Qublier la Transcendance et 'ame qui en est la demeure, autrement

60 ibd.
61 ibd.
62id., p. 775.
63id., p. 774.

15



dit «ignorer le Sens soit la débordante grandeur de la Vérité qui est le
Saluté* », c’est le propre d’'une ame encore bien immature.

Dans sa conclusion, Maxence Caron aidera cette ame dans son processus
de maturation.

CONCLUSION

L’ontopsychanalyse de I’Age classique a montré comment par libre
décision les philosophes modernes ont éliminé, oublié, voire offusqué la
Transcendance, et pourquoi en conséquence cette « philosophie » n’est pas
la vraie pensée. Négligeant de penser la Transcendance, elle rate en effet la
pensée de la pensée et perd son caractere de philosophie pour devenir
« philosophiscariote » et « misosophie». Certes, en modernité, la
subjectivité et le moi sont bien accentués, mais la pensée comme réflexivité
n'est elle-méme jamais pensée, et donc pas non plus le Sens de I'étre
d’homme.

Car I'homme est eikautopoieme de cet eikautopoiete qu’est la Différence
fondamentale. Autrement dit: Dieu crée (poiete) par libre initiative
I’'homme a Son image (eikauto), et 'homme est donc bien a I'image de Dieu
(eikautopoieme) qui - paradidonodiaphore - communique, livre, transmet
(paradidono) a sa création sa différence (diaphore). L’eikautopoiese, la
création que Dieu fait a Sa propre image, peut alors étre comprise comme
une pré-incarnation précédant I'Incarnation de la Différence fondamentale.

A moins de supposer que la Transcendance diaphorique rate sa création
et ne parvient pas a obtenir métadiaphoriquement I'image de Soi dont une
partie « fuirait des lors dans une substance séparée, le corps® », il faut
concevoir I'étre d’homme comme unité de I'ame et du corps. Loin d’étre
séparé de 'ame, le corps est dans I'ame, le corps est I'étendue de I'espace
propre de 'ame.

Vu cette unité, la chair de 'homme, tout comme son dme de laquelle la
chair est I’étendue, est bien liée elle aussi a Dieu et miroite la Différence de
la Transcendance dont elle est I'image. La chair est, comme le dit Maxence
Caron, diaphoroflexive : elle réfléchit, fait voir, rayonne, miroite, exprime le
Diaphorisme transcendantal dont elle est, unie a 'ame, I'eikautopoieme.
Certes, ni saint Augustin, ni Bossuet, qui selon Maxence Caron est le seul
véritable augustinien du XVIIe siecle, n’ont conclu a la chair diaphoroflexive,

64 id., p. 930.
65 id., p. 931.

16



« mais le génie de leur ceuvre n’en contredit pas I'expression, en stimule la
recherche et en suscite 'accomplissement contemplatifo® ».

Pour le Diaphorisme transcendantal, le corps est donc bien «I'étendue
de I'espace propre a la dimension diaphorique qui résulte de I'eikautopoiete
Décision de la Paradidonodiaphore®’ », et les sens qui sont dans I’ame sont
les sentiments de la dimension de celle-ci. A chaque sens appartient son
organe dans l'espace spirituel qu’est le corps de chair que rayonne I'étre
d’homme.

Prolongement de la présence diaphorique, la chair avec ses organes
porte la marque de la diaphoronoese (la connaissance de la différence)
spécifique a la réflexivité de I'étre. L'oreille par exemple est comprise par
Maxence Caron - d’ailleurs excellent musicien - comme l'organe de I’écoute
et de l'accueil de la chose en soi, comme la déquation diaphorique par
laquelle «la réflexivité restitue nativement chaque étre a lui-méme et
chaque élément a son essence®s ».

Le corps de I'étre d’homme, chair diaphoroflexive, car extension de la
réflexivité, est le champ étendu de I'expression diaphorique qui témoigne
radicalement que tout est comme I'expression épaisse d’'une unique
dimension diaphorique, expression épaissie d’'une teneur constamment
spirituelle. Aucune matiere, le corps est plutot I'épaississement de la
diaphoréité réflexive et reflete I'unité métadiaphorique de I'ame avec son
Principe qui lui communique la grace sym-phonique, transcendante et
universellement ordonnatrice. Et Maxence Caron d’affirmer: L'dme est
« 'Eglise de la Périchorese trinitaire®® », alors que le corps avec les sens de
I’ame est structurellement « le Temple de I'Esprit ».

Ou encore, 'ame exprime la participation de I'étre d’homme a I’essence
différentiale du Principe; elle est immergée dans la Différence
fondamentale, et sa pleine liberté inadéquative lui rend adéquatement
perceptible chaque élément en prenant de lui un recul infini pour ne le voir
qu’en Dieu dont elle est 'image. Cette native inadéquation de sa réflexivité
(in ne marque pas la négation de I'adéquation, mais bien I'inhérence de la
réflexivité en Dieu) fait connaitre a I'’ame toute chose en soi et les Idées ou
vérités éternelles dont I'immutabilité se trouve dans la chose en soi.

Le processus cognitif de I'dme dégage ainsi «la chose en soi par
diaphorisme natif, et dans ce diaphorisme natif elle est en constante
communication avec ce qu’elle ne peut ni ne saurait changer, ce qu’elle ne
peut choisir et qu’elle recoit, c’est-a-dire avec 1'ldée dont la dimension

66 id., p. 933.
67 id., p. 934.
68 id., p. 934.
69 id., p. 936.

17



cotoie, en un parallélisme, dans la mémoire ontologique du franchissement
métaphorique, la dimension réflexive?? ».

On peut donc dire que «I'ldée précede en un sens la réflexivité ; en un
autre sens la réflexivité seule la rend visible”! ». Pour I'ame réflexive, I'ldée
est la forme de toute connaissance, et le Principe le fondement de son étre-
réflexif pour qui seulement une Idée peut paraitre.

Lorsque, loin de la déquation diaphorique ou il y a pleine communion
entre la réflexivité dés-intéressée et la manifestation de la chose en soi, on
refuse de regarder la réflexivité en face - comme le fait l'ere
postdodécapostolique -, on favorise cette confusion de l'intérét et du
rationnel qui ouvre peu a peu 'histoire a I'identification de la finitude et de
la pensée. La pensée réflexive est alors éloignée de «la Vérité
Transcendante qui, dans l'insaisissable et la distance mémes de sa
Différence fondamentale, est, par décision eikautopoiete, son élément
structurel, destinal, formel et architectural’2 ».

La philosophie non dodécapostolique (Platon, Aristote, Descartes,
Hegel...) ignore ces relations entre la Différence fondamentale, la réflexivité
et les Idées et, faisant du domaine de ces dernieres la simple charpente du
monde, elle occulte le diaphorisme réflexif et le Transcendant Principe.
C’est la une « récupération immanentiste des Idées qui, dans I'occultation
de la Différence, servent a souligner le transcendement’? ». Ainsi valorisé,
ce dernier produit « le totalitarisme et le foutrisme (...) jusqu’a ce que soit
obtenue au bout de I'adiaphorobliviscence historique, par-dela le nihilisme
méme qui en est une étape, la satisfaction invertive de I'outremodernité
mihiliste”# ».

L’oubli de la Différence fondamentale et de la Primauté du Principe va
de pair avec cette animalolatrie si typique en notre nodernité mihiliste qui
relegue la différence réflexive dans I'oubli afin de mieux identifier I'étre
d’homme a I'animalité et rendre ainsi la Vérité captive.

Maxence Caron retourne alors a la premiere phrase de la Bible éployée
dans le premier verset de 'Evangile de saint Jean. Y est dite la Trinité de
maniere concentrée, mais audible: «Dieu le Fils de Dieu qui au
commencement est Dieu aupres de Dieu créa le ciel et la terre » - traduction
justifiable a partir du texte hébreu et justifiant que manquer a la priorité du
Premier Principe, c’est manquer a la raison, et donc refuser a ’homme de se
connaitre soi-méme, son sens et sa destinée.

70 id., p. 949.
71id., p. 949.
72id., p. 953.
73 id., p. 950.
74id., p. 972.

18



Bossuet, « le dernier Pere de I'Eglise (...) au milieu de ce stupide XVIIe
siecle qui allait sombrer dans le riéniste XVIIIe 75», rappelait que « connaitre
et d’aimer celui qui m’a fait » c’est justement la « mon exercice, c’est la ma
vie, c’est la ma perfection et tout ensemble ma béatitude’® ». Contrairement
a tous les philosophes de I'’Age classique, I'Aigle de Meaux, en accord avec
les penseurs de l'ere Dodécapostolique, avait vu le rapport entre la
connaissance de la réflexivité et celle du Principe a tel point qu’il traduisit
en francais pour le Pape Innocent XI le verset 6 du Psaume 138 « Mirabilis
facta est scientia tua ex me confortata est » par cette phrase étonnante : « J'ai
tiré de moi, 6 Seigneur, une merveilleuse connaissance de ce que vous
étes.”” » Personne des nombreux traducteurs de la Bible en langue francaise
qui 'ont suivi n’a repris cette traduction parce que tous souscrivent a « ce
creux dualisme entre foi et raison’8 » qui fait de la réflexion un simple
« mouvement circulaire’® » immanentiste refusant tout acces rationnel a la
Vérité que seule la foi pourrait atteindre. Le verset du Psaume leur dit alors
simplement: « Prodige de savoir qui me dépasse, hauteur ou je ne puis
atteindre. »

Or pour Bossuet, en accord avec ce qui dit aujourd’hui le maxencéisme,
il n’existe pas de « scientia tua (pour reprendre les paroles du Psaume) qui
soit opposée a I'image que 'homme en lui-méme recoit de I'objet absolu de
cette science®? », méme si le verset 6 termine par « non potero ad eam », « a
cette science que j’ai acquise je ne puis cependant atteindre ». C’est certes
paradoxal, mais ce paradoxe dit en fait «l'essence du Systeme du
Diaphorisme transcendental comme cathédrale a ciel ouvert». La
réflexivité est toute la science, mais elle ’est en étant en attente de la toute-
Initiative de Dieu. Cette Science est en soi la Science par Lui seul qui la
déborde et la constitue. Elle ne se possede pas en elle-méme, mais
seulement dans la Décision du Principe. « Elle n’est la Science que de savoir
et de connaitre parfaitement et d’aimer et de se disposer a recevoir ce dont
la pleine Présence fait et fera d’elle la Science.8! » Et Maxence Caron de
terminer son exposé : « Et je suis la Science car je sais ainsi combien je suis
un éclair au-dessus de moi, et qui dure pour I’Eternités? ».

75id. p.979.
76 id., p. 968.
7id., p. 952.
78 id., p. 979.
79id., p. 977.
80 id., p. 980.
81id., p. 980.
82 id., p. 981.

19



ENVOI
LE QUADRILOGE ERUPTIF

Apres avoir exposé les diverses étapes de Il'offuscation de Ila
Transcendance et les deux parties encadrant 'ontopsychanalyse de '’Age
classique réalisée grace aux themes essentiels du Systeme nouveau qui sont
la connaissance du Premier, de la réflexivité et de la chair diaphoroflexive,
Maxence Caron termine La Transcendance offusquée par un long poéme
développant cette ultime affirmation de sa Conclusion: «Je suis un éclair
au-dessus de moi et qui dure pour I'éternité. »

C’est en fait un commentaire de la plupart des strophes du Dies irae.
Maxence Caron y fait intervenir les apo6tres Pierre, Jean et Paul, pour
terminer avec un chceur quadriloge qui reprend les themes du Systeme du
Diaphorisme transcendantal en indiquant comment « avant le Jour de la
colere / Le Principe envoya la Pensée du Diaphorisme transcendantal /
Comme la Précursion, / Et I'outremodernité fut suspendue - jusqu’a la
grande Epreuve?®3 », « lorsque la pléniere Sainteté du Nom d’Emmanuel fait
paraitre la native/ surexcelsion de sa Substance / Quelle terreur arrive et
déploie son emprise sur les gueux collecteurs de rien, / Quantum tremor est
futurus 184 »,

Apres l'intervention de saint Pierre, « premier quartz accroché a la
roche d’Angle, / au Corps du Christ le Dieu fait homme », le vrai philosophe
s'interroge sur un possible prolongement indéfini de l'outre-humano-
modernité vu que celle-ci est « volontairement inapte a la succession ».
Alors «la Mort constamment ? / Non. / Penser / Oratoirement. / La Sagesse
sait / Que penser c’est apprendre a mourir a la mort.8 »

Intervient ensuite dans le poéme saint Jean explicitant la strophe du Rex
tremendae majestatis ainsi que les deux strophes qui la suivent dans le Dies
irae: « C'est la derniere heure, / Et jimplore d’'un cceur priant et pour
jamais, / Moi Jean évangéliste et que le Verbe aimait.8¢ » De cet amour,
I'apdtre se souvient lorsqu’il rappelle ici a tout homme que « Le Principe te
précede au point qu’il est venu te chercher lorsque tu mourais a / force de
te prendre pour Lui. / (...) Pour étre mon Salut Ta Liberté franchit la
principialité de Son Principe, / Quaerens me, sedisti lassus / redemisti
crucem passus.8” »

83 id., p. 991.
84 id., p. 985.
85 id., p. 991.
86 id., p. 997.
87 id., p. 996.

20



La narrateur décrit alors I'enfer, « la GEhenne ou rien ne meurt que pour
mourir encore » et « dont les esclaves / Sont les ames ayant cherché a
s’exiler de la dimension de I'ame ». Mais, note miséricordieuse, une des
nombreuses que Maxence Caron ne cesse d’ajouter a son ceuvre immense,
« par la Différence fondamentale au cceur de I'étre d’homme le Principe
appelle / Avant que ne soit décidége ».

C’est a saint Paul alors de commenter davantage cette miséricorde en
relisant la strophe du Dies irae affirmant, en traduction francaise : « Toi qui
as absous Marie-Madeleine, et, au bon larron, exaucé les veeux, a moi aussi tu
rends l'espoir.8? »

Se paraphrasant soi-méme, saint Paul redit ici: « Le Transcendant
Trinité et qui est le Pere / C’est dans la Métadiaphore du Fils qu’il nous a
choisis, / C’est en lui qu’il nous a choisis des avant la création du monde /
Pour que nous soyons saints et irréprochables devant son Visage.?? »

Le poéte Maxence Caron écoute ensuite sa propre voix diaphorique et se
joint a la parole apostolique des saints Pierre, Jean et Paul afin de terminer
son Envoi par Le Cheeur quadriloge ou «la Vérité dit a I'ame pétrie dans
I'Image théodore et qui se sait accrescente: / ‘Convertis-toi et je te
convertirai I"91 »

Dies irae, le Jour de la colere, mais « les fils du Principe, / Les enfants de
la Différence théologale / Tout dardants de diaphoricité / sont extraits de la
grande tribulation. (...) Chacun rejoint I'Eglise / Et habite ainsi un amour
devenu la toute-clarté conductrice dans la Lumiére / directrice. L’Eglise est
I'assemblée des hommes repris par la lumiere finale : Ils sont unis par la
Transcendance a la Transcendance, / Ils sont unis par la Trinité a la Trinité,
/ Ils sont unis par la lumiere a cette lumiere qui enlancée a soi accroit
infiniment son / Eclat2».

Juste avant l'acrostiche sur la demande du Notre Pere « Sanctificatur
nomen tuum », le poéte déclare : « L’étre d’homme porte sur soi la signature
de Dieu, / Le blanc-seing du sein de Dieu - et c’est la liberté. (...) Elle est de
quoi dire Oui a I'Essence surexcelsive. A la clarté de la lumiere qui leve, je
suis. (...) C'est la philosophie pour la premiere fois.?3»

Et le livre tout a fait exceptionnel qu’est La Transcendance offusquée de
Maxence Caron se termine par ces paroles: « La Vérité appelle, et elle te

88 id., p. 1003.
8 id., p. 1007.
% id., p. 1010.
91id., p. 1022.
92 id., p. 1028.
% id., p. 1040.

21



nomme; / Viens, avance-toi et regne par-dessus les univers. / La
philosophie n’avait pas encore commencé, / C’est fait. /| Maxence.’* »

Nous n’avons pu offrir ici qu'une lecture rapide et partielle de cette
ceuvre magistrale et hors norme qu'est La Transcendance offusquée.
Espérant n’avoir pas trop offusqué son génial auteur Maxence Caron, il ne
nous reste qu’a inviter le lecteur de ces lignes a commencer la lecture du
livre s’il ne 'a pas déja fait, et a s’initier ainsi a ces vérités essentielles que
nous présente le maxencéisme, ce Systeme Nouveau de la Pensée, de 'Art et
de I'Histoire passée, présente et a venir.

Jean-Jacques Flammang SCJ

%4 id., p. 1041-1042.

22



